
História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

MUNDOS IMAGINADOS NA ÉPOCA MEDIEVAL: A “Cartografia 

do Sobrenatural” a partir de A Divina Comédia e da La Voragine 

dell’Inferno 

 

WORLD IMAGINED IN THE MIDDLE AGES: The “Cartography of 

the Supernatural” from The Divine Comedy and La Voragine 

Dell'Inferno 
 

Marcus Vinicius Reis1 

 
Resumo: Este artigo analisa a construção de uma cartografia do sobrenatural na transição do 

Medievo à Modernidade, a partir de A Divina Comédia, de Dante Alighieri, e do mapa La 

Voragine dell’Inferno, de Sandro Botticelli. Com base na História Cultural, investiga-se como 

texto e imagem representam o Inferno, articulando códigos simbólicos e religiosos. Argumenta-

se que tais produções expressam um mapeamento moral e espiritual, no qual o visível e o 

invisível se entrelaçam, revelando uma geografia sagrada marcada pela contrariedade e pelo 

medo. O trabalho propõe que essas obras funcionam como instrumentos para compreender 

imaginários sociais e crenças no espaço da longa duração. 

Palavras-chave: Medievo, Cartografia do Sobrenatural, Inferno. 

 

Abstract: This article analyzes the construction of a cartography of the supernatural at the 

transition from the Middle Ages to Modernity, examining The Divine Comedy by Dante 
Alighieri and the map La Voragine dell’Inferno by Sandro Botticelli. Drawing on Cultural 

History, it investigates how text and image represent Hell by articulating symbolic and religious 

codes. The paper argues that these works constitute a moral and spiritual mapping in which the 

visible and the invisible intertwine, revealing a sacred geography marked by contradiction and 

fear. Finally, it proposes that these works function as instruments to understand social 

imaginaries and beliefs within the longue durée. 
Keywords: Middle Ages, Cartography of the Supernatural, Hell. 

 

Introdução 

 

Lucien Febvre já havia chamado atenção dos historiadores para a caracterização 

do século XVI como uma época marcada pela forte presença religiosa que, no entender 

do autor, se tornou inseparável das vivências humanas naquele período. Nas suas 

palavras, “no século XVI, apenas a religião coloria o Universo”, tornando-se base 

fundamental para a sua afirmação referente à noção de ateísmo existente à época: 

“Ateu: a palavra surtia efeito na metade do século XVI. Não tinha um sentido 

estritamente definido. Era empregada no sentido que bem se lhe queria dar” (Febvre, 

2009, p. 131). Febvre também afirmou que, caracterizar esta época, é ter mente a 

existência de uma temporalidade marcadamente construída pela vida religiosa e, 

principalmente, pelas distintas nuances que sustentaram essa vida em meio às mais altas 

 
1 Professor da Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará (Unifesspa). Doutor pela Universidade 

Federal de Minas Gerais (UFMG). E-mail: marcus.reis@unifesspa.edu.br. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-5972-1289. 

597

https://orcid.org/0000-0002-5972-1289


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

classes letradas e, também, entre os indivíduos que, dos mais variados modos, 

expressaram as suas religiosidades (Febvre, 1949, p. 15). Paralelamente, busca-se 

destacar a importância que esse século assumiu nos rumos trilhados pela Igreja Católica 

enquanto instituição, sobretudo por ter sido marcado por dois grandes movimentos que 

atravessaram suas décadas: a Reforma Protestante e, em seguida, a Reforma Católica. 

Ainda que sejam consideradas as ressalvas apontadas por Carlo Ginzburg (1987, 

p. 24-25) a respeito das análises por vezes “homogeneizantes” de Febvre, não significa 

negar que este período e, ainda mais, as temporalidades anteriores, possibilitaram a 

construção de um espaço propício para uma multiplicidade de representações 

construídas a partir da relação entre os mundos natural e sobrenatural, incluindo aí uma 

longa tradição textual em torno dessa interação. E é nesse espaço de produção profícua 

referente à relação citada que o presente trabalho está inserido, mais precisamente no 

interesse em analisar A Divina Comédia, de Dante Alighieri, datada do século XIV, e a 

La Voragine dell’Inferno, de Sandro Boticelli, confeccionada em finais do século 

seguinte. Ambas as obras, embora distintas em linguagem e suporte, compartilham da 

intenção de representar o Inferno cristão em seus aspectos morais, teológicos e visuais. 

Partindo da premissa de existência de uma geografia do sobrenatural definida nessa 

época, que responde a códigos simbólicos compartilhados entre autor e público, a 

análise pretende dialogar com autores como Stuart Clark (2006), Jean Delumeau (1989) 

e Maria Eurydice Ribeiro (2002), para os quais o medo, o dualismo e a contrariedade 

constituíram elementos centrais da cultura Ocidental entre os séculos XIII e XVI. 

Stuart Clark (2006, p. 45) foi taxativo ao afirmar que “crença e dúvida nunca 

foram alternativas simples ou compartimentos fixos e separados de pensamentos”. 

Adaptando essa afirmação ao presente trabalho, defende-se, assim, que as análises no 

âmbito da historiografia voltadas para a produção cartográfica devem ultrapassar uma 

visão que a circunscreva em torno da produção material de mapas. Por isso, destaca-se o 

interesse em articular duas obras que, a priori, assumem características distintas. Em 

outras palavras, essa assertiva pode ser justificada na medida em que o imaginário de 

dada sociedade pode transitar entre os mundos aqui citados sem a necessidade de o 

pesquisador estabelecer fronteiras visíveis que os separassem, uma vez que várias 

representações voltadas a essa interação foram construídas entre o medievo e a 

modernidade. Dentre elas, defende-se a existência de uma “cartografia do sobrenatural” 

produzida a partir dessas interações. Nesse sentido, mesmo voltando-se para a produção 

de mapas-múndi no contexto medieval, a argumentação de Maria Euridyce Ribeiro 

(2002, p. 20) permanece válida por trazer consigo o entendimento acerca das narrativas 

598



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

construídas em torno dos mapas nesse período, pois elas ignoravam o “tempo, razão 

pela qual personagens e cenas de épocas distantes se [misturavam]”, no qual “[...] 

sagrado e profano [eram], assim, representados como parte de uma mesma realidade, 

sem que [houvesse] fronteira entre a vida e a morte”. Enfim: 

 

Tal forma de representar o mundo revela que, para os medievais, ele 

não formava um todo harmonioso, como na antiguidade. Na Idade 

Média, o mundo é dualista. Mundus é a humanidade, que perdeu a 

beleza porque está ligada ao pecado original e deverá ser submetida ao 

julgamento de Deus. No universo figurado, tudo encontra o seu lugar, 

o seu papel, a sua categoria, e todas as criaturas, inclusive as que 

personificam o mal, como os demônios e os infiéis, possuíam a sua 

representação (Ribeiro, 2002, p. 21). 

 

 A obra de Dante Alighieri deverá ser entendida, portanto, sob alguns 

pressupostos essenciais para sua compreensão dentro do escopo deste trabalho. 

Primeiramente, é necessário compreendê-la e analisá-la como representação, ou seja, 

como uma construção que buscou dialogar com os mundos natural e sobrenatural, 

revelando todo um mapa, em forma textual, do Inferno ao Paraíso, quase como um guia 

aos fiéis — e, por que não, infiéis. Nesse sentido, ancorando-se aos pressupostos de 

Júnia Furtado (2012, p. 22), as análises seguintes pretendem discutir como “o mundo se 

tornou um mundo marcado por códigos de representações — símbolos a serem 

decifrados pelos historiadores do social e da cultura”, em que não somente as 

reproduções dos mapas em sua forma gráfica estão inseridas nessa problemática, mas, 

também, os códigos cartográficos construídos no trânsito entre imaginários e 

sociedades, como no caso de A Divina Comédia. Em outras palavras — e, nesse caso, 

adaptando a assertiva da autora para o contexto de produção da obra de Dante Alighieri 

como exemplo de “cartografia do sobrenatural” —, os mapas devem ser encarados 

como textos e linguagens próprias de seu tempo, como objetos da História Cultural. 

Entender a sua produção é perceber que a compreensão dos indivíduos sobre esse mapa 

só aconteceu na medida em que produtor e consumidor compartilharam um conjunto de 

signos coerente a ambos. 

É, portanto, com base nessa afirmação que A Divina Comédia também será 

considerada como um mapa resultante das crenças presentes não somente na sociedade 

em que Dante Alighieri estava inserido, mas, também, nos contextos posteriores à sua 

produção, já que, segundo George Kimble (2005, p. 22), o “sabor da época se propagou 

[...] no sentido do maravilhoso e o mapa-múndi medieval estava mais voltado à 

elaboração do seu departamento de literatura”. É fundamental teorizar os significados da 

cartografia na História para, justamente, considerarmos os mapas para além da análise 

599



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

técnica, pois são igualmente importantes a compreensão sociológica, visual e “no 

interior da cultura que os produziu e os usou”. Assim, e a partir das palavras de 

Christian Jacob (2016, p. 225), trata-se de propor uma história cultural da cartografia, 

cujo texto de Dante Alighieri produziu não apenas uma linguagem escrita do 

sobrenatural, mas, também, toda uma cultura visual desse espaço. Interessa, assim, 

perceber as inúmeras construções em torno do universo cultural que possibilitou a 

delimitação das crenças na cartografia construída por Dante Alighieri referente ao 

sobrenatural e que encontrou eco — ao mesmo tempo em que foi influenciada — no 

contexto de sua produção e, não menos importante, nas épocas posteriores em que sua 

produção circulou.  

Por sua vez, trata-se de entender essas construções a partir do que Stuart Clark 

(2006, p. 88) denominou de contrariedade, em que o medievo e, também, a 

modernidade, estiveram envoltas numa ambiguidade linguística, marcada pelas noções 

de Bem e Mal, Deus e Diabo, ou seja, inversões que influenciaram essas sociedades 

também ajudam a compreender a construção de A Divina Comédia. No entender do 

autor, Tomás de Aquino se tornou um dos maiores representantes e influenciadores do 

modo como as posições aristotélicas sustentaram a noção de contrariedade ao longo 

desses dois períodos: 

 

Sua classificação da totalidade da conduta humana sob os opostos de 

virtudes e vícios específicos sustentava-se na regra aristotélica de que 

a contrariedade era a relação de maior diferença. Igualmente, a noção 

chave do mal como uma falta do bem apoiava-se na opinião de 

Aristóteles de que em todo contraste de contrários havia também um 

contraste entre uma condição positiva e sua privação, de tal forma que 

um contrário estava sempre faltando no outro. O mal era, pois, uma 

consequência necessária do bem, dado que todo fenômeno terrestre 

era passível de degradação. [...] As simples verdades formais 

incorporadas nesses argumentos tornaram-se os fundamentos da 

tradição intelectual cristã (Clark, 2006, p. 78). 

 

 A intelectualidade cristã buscou sustentar os seus principais dogmas a partir dos 

pressupostos de Tomás de Aquino, acabou comungando largamente dessa ambiguidade 

linguística, fazendo da lógica dos contrários um argumento quase que natural para as 

discussões teológicas vigentes. A criação e a cristandade deveriam ser pensadas e 

ordenadas a partir de um mundo que era “composto por contrários”, ainda que fosse 

necessário ressignificar alguns pressupostos pertencentes ao próprio catolicismo: 

“verdade e erro, retidão e pecado, a Igreja e seus inimigos, Jerusalém e Babilônia — é 

como se as coisas que até então haviam sido vistas (e novamente seriam) como sujeitas 

à gradação fosse recategorizadas em termos de oposição absoluta.” (Clark, 2006, p. 96). 

600



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Também cabe afirmar que esses pressupostos estarão relacionados à importância 

da linguagem nesse período, na medida em que essa obra é, logicamente, um texto, 

sendo importante entendê-la enquanto tal, o que possibilita avaliar como a crença no 

Inferno foi produzida e difundida no período cuja obra de Alighieri está inserida, 

incluindo aí a sua expressão em forma de mapa, seja ele imaginado ou mesmo 

representado materialmente. 

Por sua vez, as análises referentes à obra do pintor italiano Sandro Botticelli, La 

Voragine dell’Inferno, cuja representação física do Inferno imaginado por Alighieri 

permitirão aprofundar o olhar sobre A Divina Comédia, bem como das visões de mundo 

compartilhadas por ambos os autores para retratar essas duas formas de “cartografia do 

sobrenatural”. A viagem confeccionada por Boticelli em forma de um mapa, um novo 

guia representando os diversos círculos pertencentes ao Inferno narrado por Dante 

Alighieri, corresponde, portanto, à amplitude que a crença nesse espaço assumiu, 

percorrendo não apenas as discussões pertencentes ao Medievo, mas avançando séculos 

adentro já na Época Moderna.  

Em termos historiográficos, podemos citar ambas as produções na longa duração 

estabelecida por Jean Delumeau, ao analisar o percurso que o medo adquiriu no 

Ocidente europeu. Dos séculos XIV ao XVIII, o historiador francês percebeu uma 

mudança de rumo nos acontecimentos que caracterizaram as sociedades europeias nesse 

período, justamente por se ancorarem aos diversos medos coletivos emergentes no 

período. A primeira alteração nessa rota, continua o autor, ocorreu por conta da 

deflagração da peste que, não apenas emergiu de uma forma violenta, mas, perdurou 

pelos séculos seguintes, incidindo diretamente no modo como os indivíduos construíram 

suas visões de mundo, assumindo uma ligação ainda maior com o sobrenatural 

(Delumeau, 1989, p. 43).  

Em paralelo, foi produzido e difundido todo um discurso em prol da necessidade 

em apontar os grandes responsáveis por essas novas calamidades vivenciadas pelo 

mundo europeu, incluindo aí as guerras e as ondas de fome também emergentes: “os 

turcos, os judeus, os heréticos, as mulheres. Partiram à procura do Anticristo, 

anunciaram o Juízo Final” (Delumeau, 1989, p. 44). É inviável, portanto, descolar o 

universo de interpretações acerca das próprias transformações que a Europa sofria, de 

um forte teor religioso que buscava alimentar as diversas versões construídas desde os 

maiores doutores da Igreja até mesmo aos indivíduos que, embora iletrados, buscavam 

compreender o espaço no qual estavam presentes. A figura do Diabo ganha força a 

partir dessa atmosfera, assumindo novos caracteres bem como uma geografia em torno 

601



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

da sua atuação. Os trabalhos de Alighieri e Boticelli serão entendidos a partir deste 

contexto. 

Por fim, é importante frisar que os tópicos que se seguirão foram pensados 

dentro da própria cronologia dos acontecimentos narrados por Dante Alighieri (2003, p. 

20), quando ele se encontrava no Inferno ou, em suas palavras, “quando ao vale eu já ia 

baquear-me”, até que se deparou com Virgílio, que o faria companhia, o “guiando pela 

estância do eterno sofrimento” (Alighieri, 2003, p. 2). Assim, percorreram os nove 

círculos que compunham essa esfera, chegando até o centro, onde se encontrou com 

Lúcifer. Ao introduzir as noções de “mapas transparentes” e “mapas opacos”, Christian 

Jacob (2016, p. 227) sugere que os mapas podem ocultar ou revelar intencionalidades 

culturais, religiosas e políticas, funcionando como linguagens complexas, atravessadas 

por códigos visuais, simbólicos e mnemônicos. A Divina Comédia, sob essa ótica, será 

lida como um “mapa opaco” do mundo sobrenatural, cuja legibilidade está condicionada 

à partilha de um universo simbólico entre autor e leitores. 

 

A geografia do Inferno: círculos imaginados e representações em Dante Alighieri e 

Sandro Boticelli  

 

Nascido em 1445, o pintor italiano Sandro Botticelli circulou entre os vários 

ambientes de produção renascentista no que viria a ser chamada de Itália. Cabe destacar, 

aliás, que a passagem da Idade Média para o Renascimento não deve ser pensada como 

uma ruptura de paradigmas, uma vez que o Renascimento não criou uma forma de 

racionalismo a ponto de, no Medievo, os homens terem sido marcados por uma 

credulidade superficial (Eco, 2010, p. 264). Por sua vez, o próprio Umberto Eco (2010, 

p. 265) considerou o Humanismo e o Renascimento como movimentos que 

apresentaram novas posições, a principal delas referente à relação homem-Deus-mundo, 

cujo homem passou a adquirir uma posição ativa nesse processo. Assim, a mudança de 

paradigma do Renascimento consistiu no interesse dos indivíduos em questionar as 

coisas concretas, o mundo natural, como forma de visualizar e garantir as mudanças e 

metamorfoses desse mesmo mundo, anteriormente refutadas por conta da prevalência de 

uma ortodoxia. 

Não houve um corte brusco que separou a emergência de uma época de luz de 

um suposto período de trevas. Esse entendimento foi criado, afirma Jean Delumeau, por 

humanistas italianos e diz muito sobre uma época em que os homens estavam 

interessados em expressar dinamismo e renovação. Assim, o Renascimento, quando 

602



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

analisado como contexto e conceito a ser operacionalizado, deve ser entendido como 

testemunho sobre a consciência que os indivíduos de uma determinada época tiveram 

sobre si mesmos. Diante das ressalvas colocadas para a aplicação desses termos, o 

historiador francês partiu da “história longa” como forma de analisar os dinamismos, e 

não os supostos atrasos, que marcaram a Europa do século XIII ao XVII (Delumeau, 

1994, p. 20). Quanto à caracterização desse movimento, tratou de sublinhar uma série 

de dificuldades que foram vivenciadas pelas sociedades europeias desde finais do 

medievo, como as epidemias, as inúmeras guerras, além da perseguição religiosa (como 

a caça às bruxas). Por essas razões, Delumeau (1984, p. 87-88) considerou a história do 

Renascimento a partir dos desafios e dificuldades existentes e das respostas dadas pelos 

homens a essas crises. Foi um fenômeno baseado nas contradições, marcado pelo 

desenvolvimento técnico, pelo progresso espiritual, ao mesmo tempo em que sustentou 

diversas perseguições. 

Próximo aos Medicis, Sandro Botticelli acabou por participar da confecção de 

inúmeros trabalhos na Capela Sistina, além de ser reconhecido por outros trabalhos 

também de cunho religioso, como A Crucificação Mística e A Natividade Mística. É 

nesse contexto que o pergaminho La Voragine dell’Inferno está inserido, articulando 

uma percepção religiosa já presente em Botticelli juntamente ao peso que A Divina 

Comédia ainda possuía mesmo na centúria seguinte, revelando como medievo e 

modernidade não possuíam uma fronteira tão visível nesse período. 

A interação aqui proposta e que buscará relacionar esses dois trabalhos seguirá, 

portanto, o objetivo de atrelar texto e representação cartográfica, revelando como ambas 

as produções podem ser entendidas como resultados de um discurso a respeito do 

sobrenatural que muito se aproximava do plano terreno. Apontará, por sua vez, para a 

possibilidade de enxergar o mapa de Alighieri, em sua forma textual, e o de Botticelli, 

em sua construção gráfica, a partir de uma tradição na qual o mundo não foi 

representado necessariamente por escalas e por precisões toponímicas, conforme 

apontou Douglas Santos (2002, p. 38). 

A respeito da estrutura pensada por Sandro Botticelli ao reproduzir o Inferno 

retratado nos escritos de Dante Alighieri, esta não fugiu à representação textual de A 

Divina Comédia, visto que o pintor buscou configurar esse espaço com base nos nove 

círculos que são percorridos por Virgílio e Dante na narrativa do autor: 

 

603



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

• Primeiro círculo: Limbo, no qual “estão os que não foram batizados, crianças e 

adultos [além dos] sábios da antigüidade, que, embora não cristãos, viveram 

virtuosamente” (Alighieri, 2003, p. 38). 

• Segundo círculo: Luxúria, ou, nas palavras de Dante Alighieri, local em que “os que 

aos vícios da carne se entregavam” (Alighieri, 2003, p. 48). 

• Terceiro círculo: Gula, “cuja pena consiste em ficarem prostrados debaixo de uma 

forte chuva de granizo, água e neve, e ser dilacerados pelas unhas e dentes de 

Cérbero” (Alighieri, 2003, p. 54). 

• Quarto círculo: Pródigos e Avarentos, “que são condenados a rolar com os peitos 

grandes pesos e trocarem-se injúrias” (Alighieri, 2003, p. 60). 

• Quinto círculo: Ira e Preguiça. 

• Sexto círculo: Hereges, “com seus sequazes de diversos cultos” (Alighieri, 2003, p. 

80). 

• Sétimo círculo: Violência, sendo um círculo governado pela figura mitológica do 

Minotauro, sendo “punidos aqueles que cometeram crimes violentos contra pessoas, 

contra Deus e contra si próprios” (Loureiro; Scaramussa, 2002, p. 219). 

• Oitavo círculo: Malebolge, ou Fraude, que é dividido em dez valas que 

correspondem a dez formas de fraudes existentes e que são passíveis de punição 

(Alighieri, 2016, p. 84). 

• Nono círculo: Traição, também dividido em valas, quatro, correspondentes às formas 

de traição também suscetíveis à punição no Inferno (Alighieri, 2016, p. 131). 

 
A representação a seguir de La Voragine dell’Inferno complementa essa 

listagem, permitindo a visualização do universo pensado por Botticelli referente ao 

Inferno construído em A Divina Comédia: 

 

Figura 1 – La Voragine dell'Inferno, de Sandro Botticelli 

 

604



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Fonte: http://unalucciola.com. Acesso em: 28 mar. 2025 

 

A partir da listagem e do pergaminho reproduzido acima, e apropriando-se da 

própria noção de contrariedade, optamos por iniciar nossas análises de maneira inversa, 

ou seja, a partir do nono círculo, que daria passagem, por consequência, ao momento 

final do Inferno, ou seja, o local em que Lúcifer se encontra. A própria forma 

representada por Botticelli em relação a essa esfera revela, por sua vez, como a inversão 

foi uma ferramenta simbólica compartilhada tanto no medievo tardio como na 

Renascença:  

 

Figura 2 – De cima para baixo, notam-se os círculos a partir do Oitavo — de cor negra 

— até o centro do Inferno, habitado por Lúcifer 

 

Fonte: Disponível em: http://unalucciola.com. Acesso em: 28 mar. 2025. 

 

Pensado e representado na forma de um cone ou triângulo invertido, em direção 

ao centro da Terra, o Inferno tanto de Dante Alighieri quanto de Sandro Botticelli 

assume seu ápice na figura de Lúcifer, personagem que, a partir do século XII, passa a 

adquirir alguns dos contornos clássicos ao que se seguiria nas centúrias seguintes, 

principalmente a partir do século XIV: “quem foi tão belo, quanto é feio agora, contra o 

seu criador a fronte alçando, vera causa é do mal, que o mundo chora” (Alighieri, 2003, 

p. 261). 

A citação anterior é elementar na medida em que carrega consigo toda uma 

tradição católica que justificava a existência do Diabo atrelada à noção de “Anjo 

Rebelde” — vale apontar para as asas que compõem sua representação em Botticelli.  

Para Carlos Roberto Nogueira (2008, p. 29), há uma relação entre a emergência 

do Demônio com a própria sofisticação da doutrina cristã existente a partir do século I 

605

http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/
http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

d.c, principalmente em torno da noção apontada, bem como da relação do homem com 

o pecado original. Nas palavras de Robert Muchembled, Satã entrou derradeiramente 

em cena a partir do processo de ressignificação de sua figura ocorrido entre os séculos 

XII ao XV, deixando de lado uma interpretação eminentemente folclórica, assumindo os 

contornos ameaçadores que a demonologia, não apenas embebida pela tradição católica, 

construiu a partir desse período. Alain Boureau não foge muito à cronologia pensada 

por Muchembled, definindo a gênese dessa obsessão não apenas teológica a partir dos 

anos de 1280-1330, reunindo todo um “momento de viva tensão entre os poderes 

espiritual e secular, entre o papado e as monarquias” (Boureau, 2016, p. 19). 

A necessidade de se atentar aos detalhes na construção da imagem de Lúcifer 

revela, portanto, como esse nível de descrição não se restringiu apenas aos teólogos, 

circulando, também, em outros meios letrados, sem negligenciar, por sua vez, a própria 

tradição oral no período.  

Nesse sentido, J. Baltrusaitis é citado por Jean Delumeau no intuito de mostrar 

algumas influências que vieram da cultura oriental. A China, por exemplo, teria enviado 

aos teóricos do Diabo as asas que comporiam suas representações integrando também o 

corpo de Lucífer, além de uma presença feminina diabólica nas representações acerca 

de Satã (Delumeau, 1989, p. 242). Se considerada novamente a longa duração, será 

possível perceber como o impacto dessas novas formas de delimitar esse personagem 

circulou com maior intensidade no mundo europeu a partir do século XII, já que, 

conforme sustentou Robert Muchembled (2001, p. 45), antes desse período o mundo era 

“demasiado encantado para permitir a Lúcifer ocupar todo o espaço do medo, do temor 

ou da angústia”. A imagem abaixo é síntese dessa posição anterior às grandes ondas 

demonológicas:  

 

Figura 3 – Codex Gigas. Boêmia. Cidade Celeste e Inferno (ca. 1200) 

  

606



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Fonte: Loureiro; Scaramussa, 2002, p. 208. 

 

A “obsessão diabólica”, expressão utilizada por Muchembled, encontrou nos 

finais do Medievo o espaço privilegiado para sua difusão para além dos monastérios. A 

justificativa principal para essa virada ao Inferno foi indicada pelo autor no seio das 

novas dinâmicas vivenciadas pelo Ocidente Europeu, em que os séculos XIV e XV 

serviram de base:  

 

Estes séculos possuem uma coerência global, que é a de preparar a 

projeção do Ocidente para fora de si mesmo, das Cruzadas ao 

descobrimento da América. [...] Longe de ser um fato isolado, a 

mutação do Diabo se insere nessa imagem dinâmica. Torna-se o 

incentivo da evolução, é parte de um sistema unificado de explicação 
da existência que aproxima lentamente as partes mais empreendedores 

do Ocidente, opondo-se cada vez mais nitidamente ao universo 

maciçamente encantado e infinitamente fragmentado em que 

continuam a viver as populações agrícolas e as massas urbanas 

(Muchembled, 2001, p. 33-34). 

 

Segundo Carlos Nogueira, entre os tratadistas já se desenhava todo um processo 

de institucionalização de Satã, bem como da construção de uma hierarquia presente no 

Inferno antes mesmo da Época Moderna, tendo na Baixa Idade Média o período 

decisivo para a que fosse delimitada dogmaticamente a figura de Satã e dos 

“subdemônios”, que passaram a integrar os discursos demonológicos e, claro, a própria 

doutrina católica a partir de então (Nogueira, 2008, p. 51). Alguns trabalhos, como o 

Malleus Maleficarum, chegaram inclusive a se debruçar sobre a hierarquia dos 

demônios, apontando para a diversidade de funções e posições no Inferno, assim como 

no âmbito celestial: 

 

[...] segundo alguns acreditam, como os demônios provem das mais 

diversas ordens hierárquicas celestiais, não é fora de propósito afirmar 

que os oriundos das hierarquias mais inferiores sejam os incumbidos 

de realizar toda a sorte de abominações. [...] Pois é comum, nas 

Escrituras e nos discursos, se fazer referência a todos os espíritos 

impuros pela designação de Diabolus, de Dia, ou seja, Dois, e de 

Bolus ou seja, Partes: pois que o diabo mata duas partes: o corpo e a 

alma. [...] É também denominado Belial, que significa Sem Jugo ou 

Soberano, por ser capaz de lutar contra aqueles a quem devia ser 

submisso. Também é chamado de Belzebu, que significa Senhor dos 

Iníquos, ou seja, das almas dos pecadores que abandonaram a fé 

verdadeira em Cristo (Kramer; Sprenger, 1991, p. 93).1 
 

A riqueza de detalhes presentes nos escritos de Heinrich Kramer e James 

Sprenger quando da confecção do Malleus Maleficarum não é, contudo, exclusividade 

de ambos, pelo contrário, acompanha todo um contexto em que a profusão de 

607



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

representações a respeito do Diabo ganha força; aspecto evidenciado, também, no 

século anterior quando Dante Alighieri se propôs a descrever esse personagem: 

Qual o meu espanto há sido em contemplando  

Três faces da estranhíssima figura! 

Rubra cor na da frente está mostrando 

Das outras, cada qual, da Pádua escura 

Surdindo, às mais ajunta-se e se ajeita  

Sobre o crânio da infanda criatura 

 

[...] Via asas duas sob cada frente, 

Tão vastas, quanto em ave tal convinham [...] 

(Alighieri, 2003, p. 262). 

 

Exemplo maior nas obras de Alighieri e Botticelli a respeito das hierarquias e da 

necessidade de ordenamento encontrada pelos tratadistas acerca do Inferno pode ser 

identificado nas valas que se formam a partir do sétimo círculo, revelando as diferenças 

nas punições relativas aos sub-pecados bem como nas formas em que esses espaços são 

retratados em seus trabalhos. Havia uma escatologia nova, ao menos específica, 

segundo Alain Boureau. A existência de um ordenamento do inferno era justificada por 

uma demanda resultante do próprio Gênesis: “a criação dos homens foi desejada por 

Deus em vista do equilíbrio numérico causado pela queda dos anjos” (Boureau, 2016, p. 

136). 

Esse novo olhar ocorreu na medida em que o universo monástico já não se 

tornava o único espaço em que as representações atemorizantes a respeito do Diabo 

alcançavam ressonância. Nesse caso, o século XIV, recorte temporal em que a própria 

obra de Dante Alighieri está inserida, acabou por se tornar exemplo de uma nova fase 

em torno desse personagem, ampliando a dimensão desse discurso: “ventre bestial, o 

terrível diabo engole e vomita incessantemente os pecadores, sobre os quais se lançam 

vorazmente os dragões ou as serpentes que lhe servem de assento e os inúmeros 

seguidores diabólicos ocupados em martirizar sadicamente corpos infinitamente 

maltratados.” (Muchembled, 2001, p. 35). Descrição que vai ao encontro dos próprios 

olhares presentes nas representações de A Divina Comédia quando menciona os 

pecadores que Lúcifer trazia consigo: 

 

Mas ao da frente a pena se agravava, 

Porque das garras o furor constante 

Do dorso a pele ao pecador rasgava. 

 

“O que esperneia em dor mais cruciante” 

O Mestre disse: “É Judas Iscariotes: 

Prende a cabeça a boca devorante. 

 

“Dos dois, que estão pendendo, coube em dote 

608



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

A negra face Bruto: sem gemido 

Se estorce da dentuça a cada bote. “O outro é Cássio, de membros 

bem fornido. 

Mas a partir a noite insta, assomando: 

Aqui já tudo havemos conhecido” 

(Alighieri, 2003, p. 263). 

 

O pecado inevitavelmente passa a ser associado às punições características dos círculos 

do Inferno. Nesse caso, não é apenas Judas Iscariotes o único representante, pois a 

atribuição de uma responsabilidade moral por parte dos indivíduos carrega consigo a 

importância de se manter uma cristandade longe das tentações mundanas: “o homem 

pode se dotar de um demônio pessoal, extensão de sua própria personalidade”, 

interpreta Alain Boureau (2016, p. 18). 

Retornando ao início da jornada de Dante Alighieri e Virgílio, antes mesmo das 

assustadoras visões que ambos tiveram ao se deparar com Lúcifer, os seis primeiros 

círculos não fogem à regra dos demais círculos tanto no texto quanto no pergaminho de 

Botticcelli. Em resumo, o conjunto como um todo se direciona para o objetivo de se 

detalhar a geografia do Inferno e sua relação com as punições referentes aos pecados da 

humanidade. Texto e imagem se articularam fortemente nesse contexto, incluindo os 

trabalhos em questão, de intensa produção demonológica em que esse espaço se tornou 

uma “visão absoluta do supremo poder de punir, delegado por Deus” (Muchembled, 

2001, p. 46). 

 
Figura 4 – Primeira metade de La Voragine dell’Inferno, Sandro Botticelli, iniciando, 

de cima para baixo, com o Limbo, percorrendo até o sexto círculo, que é cercado por 

um rio 

 

Fonte: Disponível em: http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/. Acesso 
em: 28 mar. 2025. 

 
Talvez um dos elementos que melhor aproxime os escritos de Dante Alighieri 

com o mapa confeccionado por Sandro Botticelli — para além, claro, da figura do 

Diabo — seja a presença da água em suas variadas facetas, tanto na narrativa como na 

609

http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

representação. Vide o momento em que Dante e Virgílio navegam em direção ao 

primeiro círculo, o Limbo (Alighieri, 2003, p. 36), ou mesmo os rios que compõem todo 

o Inferno presente em A Divina Comédia: Estige, Aqueronte, Flegetonte, Letes e 

Cócito. Todavia, é curioso notar que na representação de Botticelli, somente três rios 

foram retratados, sendo possível identificar com maior precisão o Rio Flegetonte, muito 

por conta das descrições feitas por Dante: 

 

Ainda eu perguntei: ‒ “Por onde trilha 

O Flegetonte e o Letes? De um te calas, 

E do outro a veia é dessa origem filha”. 

 

Tornou: ‒ “Muito me agrada quanto falas; 

Da água rubra o fervor, porém, solvera 

Uma dessas questões, que me assinalas 

(Alighieri, 2003, p.265). 

 

 A característica avermelhada da água, rubra, do Flegetonte pôde ser identificada, 

portanto, no recorte abaixo: 

 

Figura 5 – No detalhe, em vermelho, o Rio Flegetonte, inserido em La Voragine 

dell’Inferno, de Sandro Botticelli, compondo o Sétimo Círculo 

 

Fonte: Disponível em: http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/. Acesso 

em: 28 mar. 2025. 

 

Ampliando o olhar referente à simbologia da água, os pressupostos de Jean 

Chevalier e Alain Gheerbrant (1986, p. 52) são coerentes com as análises em questão, 

tendo em vista a síntese que ambos propuseram acerca desse elemento: “fuente de vida, 

medio de purificación y centro de regeneración. Estos três temas se hallan en las 

radiciones más antiguas y forman las combinaciones imaginarias más variadas, al 

mismo tiempo que las más coerentes”. A função purificadora é visível, por exemplo, no 

trecho em que Dante e Virgílio atravessam o Rio Letes: “do inferno fora o Letes ver 

espera: na linfa sua as almas vão lavar-se depois que a penitência o perdão gera” 

(Alighieri, 2003, p. 116). Em contrapartida, a leitura de Chevalier e Gheerbrant merece 

cuidados, uma vez que se trata de uma síntese que poderia direcionar as análises para 

uma percepção mais simplista, já que o próprio Rio Flegetonte, citado acima, é 

apresentado como espaço de punição aos pecadores (Loureiro; Scaramussa, 2002, p. 

610

http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

219), sem qualquer perspectiva de purificação ou regeneração ao que ali habitam na 

narrativa de Dante Alighieri. 

 Finalizando o arco de análises aqui proposto, resta discorrer, enfim, a respeito da 

opção de ambos os autores em utilizar a representação do círculo como forma de retratar 

o Inferno. A própria opção em subdividir esse universo em nove círculos remete à 

simbologia que esse número carrega consigo, conforme destacou Francisco Bethencourt 

(2004, p. 137), cujo “poder simbólico decorre, originalmente, do fato de representar a 

totalidade dos três mundos — o céu, a terra e o inferno —, sendo cada qual simbolizado 

por um triângulo, um número ternário”; tanto é que o mapa desenhado por Sandro 

Botticelli assume a forma inversa de um triângulo. Também é importante pensar como 

essa simbologia está atrelada diretamente ao entendimento de que o círculo pode ser 

considerado como “signo de la Unidad principial y el signo del Cielo; indica su 

actividad sus movimientos cíclicos” (Chevalier; Gheerbrant, 1986, p. 301). Em um 

contexto de inversões, não é de se surpreender que a configuração geográfica do inferno 

tenha acompanhado o mesmo formato celestial, interpretando-o a partir de uma lógica 

contrária. 

 

Considerações Finais 
 

É viável concluir que a necessidade de se tornar “visível o invisível era condição 

para que o espírito humano da época pudesse compreender a verdade por meio do 

intermediário das coisas e das representações materiais” (Ribeiro, 2002, p. 17), sejam 

elas na sua forma textual ou mesmo em formato gráfico. Destarte, a afirmação de Maria 

Eurydice Ribeiro que está direcionada especificamente aos mapas medievais se tornou 

coerente à “cartografia do sobrenatural” aqui proposta por ter possibilitado encarar tanto 

A Divina Comédia quanto La Voragine dell’Inferno como produções que serviram de 

instrumento para que as sociedades transitassem entre os planos natural e sobrenatural. 

A partir da articulação entre texto e imagem, demonstrou-se que Dante Alighieri 

e Sandro Botticelli não apenas representaram o Inferno, mas ofereceram ao seu público 

uma maneira de percorrê-lo, compreendê-lo e situar-se diante da dualidade entre 

salvação e condenação. Ao mesmo tempo, esses trabalhos evidenciam a fusão entre 

cultura letrada e tradição religiosa, revelando como o discurso teológico, os códigos 

visuais e a linguagem simbólica atuaram como instrumentos de ordenamento do mundo 

e da experiência humana. Nesse percurso, a noção de contrariedade, tão presente nas 

teologias medievais, revelou-se fundamental para entender os mecanismos de 

611



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

representação do mal, da punição e da transcendência. A valorização dos círculos, a 

verticalização do Inferno, a hierarquia das faltas e a visualidade do castigo são 

elementos que expressam uma cosmologia cristã cujo poder de coerção e explicação 

ainda ressoava fortemente no início da Modernidade. 

Por isso, reafirma-se que a geografia do Inferno, tal como narrada e desenhada 

nas fontes analisadas, é menos uma expressão do medo do desconhecido e mais uma 

tentativa de domesticar o invisível, de dar contorno ao caos através da linguagem, da 

arte e da fé. Assim, texto e imagem constituem formas de conhecimento e mediação 

entre o terreno e o transcendente, oferecendo ao historiador valiosas pistas sobre os 

modos de pensar, sentir e representar o mundo em tempos de profundas transformações 

culturais e religiosas. O trajeto que este trabalho buscou percorrer visou, enfim, apontar 

para a longa duração como chave central para analisar essa “cartografia”, na medida em 

que o fim do Medievo e o avanço da Época Moderna são espaços essenciais para que 

seja pensada essa construção atrelada diretamente à própria atmosfera religiosa 

vinculada ao catolicismo. 

 

Referências 

 

ALIGHIERI, Dante. A Divina Comédia. Tradução de José Pedro Xavier Pinheiro. 
Ebook. São Paulo: Atenas Editora, 2003 

 

BETHENCOURT, Francisco. O imaginário da magia: feiticeiras, adivinhos e 
curandeiros em Portugal no século XVI. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 

 
BOUREAU, Alain. Satã herético: o nascimento da demonologia na Europa medieval 

(1280-1330). Trad. de Igor Salomão Teixeira. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 

2016.  
 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Diccionario de los Símbolos. Barcelona: 
Editorial Herder, 1986. 

 

CLARK, Stuart. Pensando com demônios: a ideia de bruxaria no princípio da Europa 
Moderna. Tradução de Celso Mauro Paciomik. São Paulo: Editora da Universidade de 

São Paulo, 2006.  
 

DELUMEAU, Jean. História do medo no Ocidente: 1300-1800, uma cidade sitiada. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

 

DELUMEAU, Jean. A civilização do Renascimento. v. 1. Trad. de Manuel Ruas. 
Lisboa: Editorial Estampa, 1994. 

 
ECO, Umberto. Arte e beleza na estética medieval. Trad. De Mario Sabino Filho. Rio 

de Janeiro: Record, 2010. 

 

612



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

FURTADO, Júnia Ferreira. Oráculos da Geografia iluminista: Dom Luís da Cunha e 

Jean Baptiste Bourguignon D’Anville na construção da cartografia do Brasil. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2012. 

 
GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes. O cotidiano e as ideias de um moleiro 

perseguido pela Inquisição. São Paulo: Companhia das Letras, 1987. p. 24-25. 

 
JACOB, Christian. Por uma história cultural da cartografia. Tradução de Daniel Dutra 

Coelho Braga. Espaço e Cultura, Rio de Janeiro, n. 39, p. 221-236, jan./jun. 2016.  
 

KIMBLE, George. H.T. A Geografia na Idade Média. 2. ed. Londrina: EdUEL; São 

Paulo: Imprensa oficial do Estado de São Paulo, 2005. 
 

KRAMER, Heinrich; SPRENGER, James. O martelo das feiticeiras. Rio de Janeiro: 
Rosa dos Tempos, 1991.  

 

La Voragine dell'Inferno, de Sandro Botticelli. Disponível em: 
http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/.  

 
LOUREIRO, Klítia; SCARAMUSSA, Zizia. O Diabo e suas representações simbólicas 

em Ramon Llull e Dante Alighieri (séculos XIII e XIV). Revista Mirabilia, n. 2, p. 202-

223, dez/2002. 
 

MUCHEMBLED, Robert. Uma história do Diabo. Rio de Janeiro: Bom texto, 2001. 
 

NOGUEIRA, Carlos Roberto. O Diabo no imaginário cristão. Ed. 2. Bauru/SP: 

EDUSC, 2008.  
 

RIBEIRO, Maria Eurydice de Barros. O sentido da história: tempo e espaço na 
cartografia medieval (séculos XII-XIII). Revista Tempo, n. 14, p. 11-26, 2002. 

 

SANTOS, Douglas. O fim do feudalismo e o nascimento do espaço métrico. In: A 
reinvenção do espaço. São Paulo: UNESP, 2002. 
 

Artigo Recebido em: 29/03/2025  

Aprovado para publicação em: 10/09/2025  

Editor(a) Responsável: Laura Duarte Ozelin 

 

 
1 É importante destacar que o Malleus Maleficarum, tratado no qual fora retirado essa citação, é datado, 

assim como a obra de Botticelli, do século XV, corroborando com a assertiva de que esse período se 

integra ao contexto de maior delimitação da figura do Diabo bem como todo o rol de representações a ele 

relacionado, a partir da centúria precedente. 

613

http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/

