Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

MUNDOS IMAGINADOS NA EPOCA MEDIEVAL: A “Cartografia
do Sobrenatural” a partir de A Divina Comédia e da La Voragine
dell’Inferno

WORLD IMAGINED IN THE MIDDLE AGES: The “Cartography of
the Supernatural” from The Divine Comedy and La Voragine
Dell'Inferno

Marcus Vinicius Reis!

Resumo: Este artigo analisa a constru¢do de uma cartografia do sobrenatural na transi¢do do
Medievo a Modernidade, a partir de A Divina Comédia, de Dante Alighieri, ¢ do mapa La
Voragine dell’Inferno, de Sandro Botticelli. Com base na Histéria Cultural, investiga-se como
texto e imagem representam o Inferno, articulando codigos simbdlicos e religiosos. Argumenta-
se que tais producdes expressam um mapeamento moral e espiritual, no qual o visivel e o
invisivel se entrelagam, revelando uma geografia sagrada marcada pela contrariedade e pelo
medo. O trabalho propde que essas obras funcionam como instrumentos para compreender
imaginarios sociais e crengas no espago da longa duragao.

Palavras-chave: Medievo, Cartografia do Sobrenatural, Inferno.

Abstract: This article analyzes the construction of a cartography of the supernatural at the
transition from the Middle Ages to Modernity, examining The Divine Comedy by Dante
Alighieri and the map La Voragine dell’Inferno by Sandro Botticelli. Drawing on Cultural
History, it investigates how text and image represent Hell by articulating symbolic and religious
codes. The paper argues that these works constitute a moral and spiritual mapping in which the
visible and the invisible intertwine, revealing a sacred geography marked by contradiction and
fear. Finally, it proposes that these works function as instruments to understand social
imaginaries and beliefs within the longue durée.

Keywords: Middle Ages, Cartography of the Supernatural, Hell.

Introducdo

Lucien Febvre ja havia chamado atencdo dos historiadores para a caracterizagao
do século XVI como uma época marcada pela forte presenca religiosa que, no entender
do autor, se tornou inseparavel das vivéncias humanas naquele periodo. Nas suas
palavras, “no século XVI, apenas a religido coloria o Universo”, tornando-se base
fundamental para a sua afirmagdo referente a nog¢do de ateismo existente a época:
“Ateu: a palavra surtia efeito na metade do século XVI. Nao tinha um sentido
estritamente definido. Era empregada no sentido que bem se lhe queria dar” (Febvre,
2009, p. 131). Febvre também afirmou que, caracterizar esta época, ¢ ter mente a
existéncia de uma temporalidade marcadamente construida pela vida religiosa e,

principalmente, pelas distintas nuances que sustentaram essa vida em meio as mais altas

! Professor da Universidade Federal do Sul e Sudeste do Para (Unifesspa). Doutor pela Universidade
Federal de Minas Gerais (UFMG). E-mail: marcus.reis@unifesspa.edu.br.  ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-5972-1289.

597


https://orcid.org/0000-0002-5972-1289

Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

classes letradas e, também, entre os individuos que, dos mais variados modos,
expressaram as suas religiosidades (Febvre, 1949, p. 15). Paralelamente, busca-se
destacar a importancia que esse século assumiu nos rumos trilhados pela Igreja Catolica
enquanto institui¢do, sobretudo por ter sido marcado por dois grandes movimentos que
atravessaram suas décadas: a Reforma Protestante e, em seguida, a Reforma Catdlica.

Ainda que sejam consideradas as ressalvas apontadas por Carlo Ginzburg (1987,
p. 24-25) a respeito das analises por vezes “homogeneizantes” de Febvre, ndo significa
negar que este periodo e, ainda mais, as temporalidades anteriores, possibilitaram a
constru¢do de um espago propicio para uma multiplicidade de representagdes
construidas a partir da relacdo entre os mundos natural e sobrenatural, incluindo ai uma
longa tradi¢ao textual em torno dessa interagao. E € nesse espaco de produgdo proficua
referente a relagdo citada que o presente trabalho esta inserido, mais precisamente no
interesse em analisar A Divina Comédia, de Dante Alighieri, datada do século XIV, ¢ a
La Voragine dell’Inferno, de Sandro Boticelli, confeccionada em finais do século
seguinte. Ambas as obras, embora distintas em linguagem e suporte, compartilham da
intencdo de representar o Inferno cristdo em seus aspectos morais, teologicos e visuais.
Partindo da premissa de existéncia de uma geografia do sobrenatural definida nessa
época, que responde a coddigos simbolicos compartilhados entre autor e publico, a
analise pretende dialogar com autores como Stuart Clark (2006), Jean Delumeau (1989)
e Maria Eurydice Ribeiro (2002), para os quais o medo, o dualismo e a contrariedade
constituiram elementos centrais da cultura Ocidental entre os séculos XIII e XVI.

Stuart Clark (2006, p. 45) foi taxativo ao afirmar que “crenca e divida nunca
foram alternativas simples ou compartimentos fixos e separados de pensamentos”.
Adaptando essa afirmacdo ao presente trabalho, defende-se, assim, que as analises no
ambito da historiografia voltadas para a produgdo cartografica devem ultrapassar uma
visdo que a circunscreva em torno da producdo material de mapas. Por isso, destaca-se o
interesse em articular duas obras que, a priori, assumem caracteristicas distintas. Em
outras palavras, essa assertiva pode ser justificada na medida em que o imaginario de
dada sociedade pode transitar entre os mundos aqui citados sem a necessidade de o
pesquisador estabelecer fronteiras visiveis que os separassem, uma vez que varias
representacoes voltadas a essa interacdo foram construidas entre o medievo e a
modernidade. Dentre elas, defende-se a existéncia de uma “cartografia do sobrenatural”
produzida a partir dessas interagdes. Nesse sentido, mesmo voltando-se para a produgio
de mapas-mundi no contexto medieval, a argumentagdo de Maria Euridyce Ribeiro

(2002, p. 20) permanece valida por trazer consigo o entendimento acerca das narrativas

598



Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

construidas em torno dos mapas nesse periodo, pois elas ignoravam o “tempo, razao
pela qual personagens e cenas de épocas distantes se [misturavam]”, no qual “[...]
sagrado e profano [eram], assim, representados como parte de uma mesma realidade,

sem que [houvesse] fronteira entre a vida e a morte”. Enfim:

Tal forma de representar o mundo revela que, para os medievais, ele
ndo formava um todo harmonioso, como na antiguidade. Na Idade
Média, o mundo ¢ dualista. Mundus ¢ a humanidade, que perdeu a
beleza porque esta ligada ao pecado original e devera ser submetida ao
julgamento de Deus. No universo figurado, tudo encontra o seu lugar,
0 seu papel, a sua categoria, ¢ todas as criaturas, inclusive as que
personificam o mal, como os demoénios e os infiéis, possuiam a sua
representacdo (Ribeiro, 2002, p. 21).

A obra de Dante Alighieri deverd ser entendida, portanto, sob alguns
pressupostos essenciais para sua compreensao dentro do escopo deste trabalho.
Primeiramente, ¢ necessario compreendé-la e analisd-la como representacdo, ou seja,
como uma constru¢do que buscou dialogar com os mundos natural e sobrenatural,
revelando todo um mapa, em forma textual, do Inferno ao Paraiso, quase como um guia
aos fiéis — e, por que ndo, infiéis. Nesse sentido, ancorando-se aos pressupostos de
Juinia Furtado (2012, p. 22), as andlises seguintes pretendem discutir como “o mundo se
tornou um mundo marcado por codigos de representacoes — simbolos a serem
decifrados pelos historiadores do social e da cultura”, em que ndo somente as
reproducdes dos mapas em sua forma grafica estdo inseridas nessa problematica, mas,
também, os cddigos cartograficos construidos no transito entre imagindrios e
sociedades, como no caso de 4 Divina Comédia. Em outras palavras — e, nesse caso,
adaptando a assertiva da autora para o contexto de producdo da obra de Dante Alighieri
como exemplo de “cartografia do sobrenatural” —, os mapas devem ser encarados
como textos e linguagens proprias de seu tempo, como objetos da Historia Cultural.
Entender a sua producgdo € perceber que a compreensdo dos individuos sobre esse mapa
s6 aconteceu na medida em que produtor e consumidor compartilharam um conjunto de
signos coerente a ambos.

E, portanto, com base nessa afirmacio que A Divina Comédia também serd
considerada como um mapa resultante das crencas presentes ndo somente na sociedade
em que Dante Alighieri estava inserido, mas, também, nos contextos posteriores a sua
producdo, ja que, segundo George Kimble (2005, p. 22), o “sabor da época se propagou
[...] no sentido do maravilhoso e o mapa-mundi medieval estava mais voltado a

elaboragio do seu departamento de literatura”. E fundamental teorizar os significados da

cartografia na Historia para, justamente, considerarmos os mapas para além da analise

599



Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

técnica, pois sdo igualmente importantes a compreensdo socioldgica, visual e “no
interior da cultura que os produziu e os usou”. Assim, e a partir das palavras de
Christian Jacob (2016, p. 225), trata-se de propor uma historia cultural da cartografia,
cujo texto de Dante Alighieri produziu ndo apenas uma linguagem escrita do
sobrenatural, mas, também, toda uma cultura visual desse espaco. Interessa, assim,
perceber as inumeras constru¢des em torno do universo cultural que possibilitou a
delimitagdo das crengas na cartografia construida por Dante Alighieri referente ao
sobrenatural e que encontrou eco — ao mesmo tempo em que foi influenciada — no
contexto de sua produgdo e, ndo menos importante, nas épocas posteriores em que sua
produgdo circulou.

Por sua vez, trata-se de entender essas construgdes a partir do que Stuart Clark
(2006, p. 88) denominou de contrariedade, em que o medievo e, também, a
modernidade, estiveram envoltas numa ambiguidade linguistica, marcada pelas nogdes
de Bem e Mal, Deus e Diabo, ou seja, inversoes que influenciaram essas sociedades
também ajudam a compreender a constru¢do de 4 Divina Comédia. No entender do
autor, Tomas de Aquino se tornou um dos maiores representantes e influenciadores do
modo como as posi¢des aristotélicas sustentaram a noc¢do de contrariedade ao longo

desses dois periodos:

Sua classificagdo da totalidade da conduta humana sob os opostos de
virtudes e vicios especificos sustentava-se na regra aristotélica de que
a contrariedade era a relagdo de maior diferenca. Igualmente, a nogao
chave do mal como uma falta do bem apoiava-se na opinido de
Aristoteles de que em todo contraste de contrarios havia também um
contraste entre uma condi¢do positiva e sua privagdo, de tal forma que
um contrario estava sempre faltando no outro. O mal era, pois, uma
consequéncia necessaria do bem, dado que todo fendmeno terrestre
era passivel de degradacdo. [...] As simples verdades formais
incorporadas nesses argumentos tornaram-se os fundamentos da
tradigdo intelectual cristd (Clark, 2006, p. 78).

A intelectualidade cristd buscou sustentar os seus principais dogmas a partir dos
pressupostos de Tomas de Aquino, acabou comungando largamente dessa ambiguidade
linguistica, fazendo da légica dos contrarios um argumento quase que natural para as
discussdes teologicas vigentes. A criacdo e a cristandade deveriam ser pensadas e
ordenadas a partir de um mundo que era “composto por contrarios”, ainda que fosse
necessario ressignificar alguns pressupostos pertencentes ao proprio catolicismo:
“verdade e erro, retiddo e pecado, a Igreja e seus inimigos, Jerusalém e Babilonia — ¢
como se as coisas que até entdo haviam sido vistas (e novamente seriam) como sujeitas

a gradagdo fosse recategorizadas em termos de oposi¢ao absoluta.” (Clark, 2006, p. 96).

600



Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

Também cabe afirmar que esses pressupostos estarao relacionados a importancia
da linguagem nesse periodo, na medida em que essa obra ¢, logicamente, um texto,
sendo importante entendé-la enquanto tal, o que possibilita avaliar como a crenga no
Inferno foi produzida e difundida no periodo cuja obra de Alighieri estd inserida,
incluindo ai a sua expressdo em forma de mapa, seja ele imaginado ou mesmo
representado materialmente.

Por sua vez, as andlises referentes a obra do pintor italiano Sandro Botticelli, La
Voragine dell’Inferno, cuja representagdo fisica do Inferno imaginado por Alighieri
permitirdo aprofundar o olhar sobre A Divina Comédia, bem como das visdes de mundo
compartilhadas por ambos os autores para retratar essas duas formas de “cartografia do
sobrenatural”. A viagem confeccionada por Boticelli em forma de um mapa, um novo
guia representando os diversos circulos pertencentes ao Inferno narrado por Dante
Alighieri, corresponde, portanto, a amplitude que a crenga nesse espago assumiu,
percorrendo ndo apenas as discussdes pertencentes ao Medievo, mas avangando séculos
adentro ja na Epoca Moderna.

Em termos historiograficos, podemos citar ambas as produgdes na longa duracao
estabelecida por Jean Delumeau, ao analisar o percurso que o medo adquiriu no
Ocidente europeu. Dos séculos XIV ao XVIII, o historiador francés percebeu uma
mudanga de rumo nos acontecimentos que caracterizaram as sociedades europeias nesse
periodo, justamente por se ancorarem aos diversos medos coletivos emergentes no
periodo. A primeira alteragdo nessa rota, continua o autor, ocorreu por conta da
deflagracdo da peste que, ndo apenas emergiu de uma forma violenta, mas, perdurou
pelos séculos seguintes, incidindo diretamente no modo como os individuos construiram
suas visdes de mundo, assumindo uma ligagdo ainda maior com o sobrenatural
(Delumeau, 1989, p. 43).

Em paralelo, foi produzido e difundido todo um discurso em prol da necessidade
em apontar os grandes responsaveis por essas novas calamidades vivenciadas pelo
mundo europeu, incluindo ai as guerras e as ondas de fome também emergentes: “os
turcos, os judeus, os heréticos, as mulheres. Partiram a procura do Anticristo,
anunciaram o Juizo Final” (Delumeau, 1989, p. 44). E inviavel, portanto, descolar o
universo de interpretacdes acerca das proprias transformagdes que a Europa sofria, de
um forte teor religioso que buscava alimentar as diversas versdes construidas desde os
maiores doutores da Igreja até mesmo aos individuos que, embora iletrados, buscavam
compreender o espagco no qual estavam presentes. A figura do Diabo ganha forga a

partir dessa atmosfera, assumindo novos caracteres bem como uma geografia em torno

601



Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

da sua atuacdo. Os trabalhos de Alighieri e Boticelli serdo entendidos a partir deste
contexto.

Por fim, ¢ importante frisar que os tdpicos que se seguirdo foram pensados
dentro da propria cronologia dos acontecimentos narrados por Dante Alighieri (2003, p.
20), quando ele se encontrava no Inferno ou, em suas palavras, “quando ao vale eu ja ia
baquear-me”, até que se deparou com Virgilio, que o faria companhia, o “guiando pela
estancia do eterno sofrimento” (Alighieri, 2003, p. 2). Assim, percorreram 0S nove
circulos que compunham essa esfera, chegando até o centro, onde se encontrou com
Lucifer. Ao introduzir as no¢des de “mapas transparentes” e “mapas opacos”, Christian
Jacob (2016, p. 227) sugere que os mapas podem ocultar ou revelar intencionalidades
culturais, religiosas e politicas, funcionando como linguagens complexas, atravessadas
por cddigos visuais, simbolicos € mnemonicos. A Divina Comédia, sob essa Otica, sera
lida como um “mapa opaco” do mundo sobrenatural, cuja legibilidade estd condicionada

a partilha de um universo simbdlico entre autor e leitores.

A geografia do Inferno: circulos imaginados e representagoes em Dante Alighieri e

Sandro Boticelli

Nascido em 1445, o pintor italiano Sandro Botticelli circulou entre os varios
ambientes de produgdo renascentista no que viria a ser chamada de Itdlia. Cabe destacar,
alias, que a passagem da Idade Média para o Renascimento ndo deve ser pensada como
uma ruptura de paradigmas, uma vez que o Renascimento ndo criou uma forma de
racionalismo a ponto de, no Medievo, os homens terem sido marcados por uma
credulidade superficial (Eco, 2010, p. 264). Por sua vez, o proprio Umberto Eco (2010,
p. 265) considerou o Humanismo e o Renascimento como movimentos que
apresentaram novas posi¢des, a principal delas referente a relagdo homem-Deus-mundo,
cujo homem passou a adquirir uma posi¢ao ativa nesse processo. Assim, a mudanca de
paradigma do Renascimento consistiu no interesse dos individuos em questionar as
coisas concretas, o0 mundo natural, como forma de visualizar e garantir as mudancas e
metamorfoses desse mesmo mundo, anteriormente refutadas por conta da prevaléncia de
uma ortodoxia.

Nao houve um corte brusco que separou a emergéncia de uma época de luz de
um suposto periodo de trevas. Esse entendimento foi criado, afirma Jean Delumeau, por
humanistas italianos e diz muito sobre uma época em que os homens estavam

interessados em expressar dinamismo e renovagdo. Assim, o Renascimento, quando

602



Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

analisado como contexto e conceito a ser operacionalizado, deve ser entendido como
testemunho sobre a consciéncia que os individuos de uma determinada época tiveram
sobre si mesmos. Diante das ressalvas colocadas para a aplicagdo desses termos, o
historiador francés partiu da “historia longa” como forma de analisar os dinamismos, e
ndo os supostos atrasos, que marcaram a Europa do século XIII ao XVII (Delumeau,
1994, p. 20). Quanto a caracterizagdo desse movimento, tratou de sublinhar uma série
de dificuldades que foram vivenciadas pelas sociedades europeias desde finais do
medievo, como as epidemias, as inimeras guerras, além da perseguicdo religiosa (como
a caga as bruxas). Por essas razdes, Delumeau (1984, p. 87-88) considerou a histéria do
Renascimento a partir dos desafios e dificuldades existentes e das respostas dadas pelos
homens a essas crises. Foi um fendmeno baseado nas contradi¢des, marcado pelo
desenvolvimento técnico, pelo progresso espiritual, a0 mesmo tempo em que sustentou
diversas perseguicoes.

Proximo aos Medicis, Sandro Botticelli acabou por participar da confeccdo de
inimeros trabalhos na Capela Sistina, além de ser reconhecido por outros trabalhos
também de cunho religioso, como 4 Crucificacdo Mistica e A Natividade Mistica. E
nesse contexto que o pergaminho La Voragine dell 'Inferno esta inserido, articulando
uma percepcao religiosa ja presente em Botticelli juntamente ao peso que A Divina
Comeédia ainda possuia mesmo na centuria seguinte, revelando como medievo e
modernidade ndo possuiam uma fronteira tdo visivel nesse periodo.

A interagdo aqui proposta e que buscara relacionar esses dois trabalhos seguira,
portanto, o objetivo de atrelar texto e representacdo cartografica, revelando como ambas
as producdes podem ser entendidas como resultados de um discurso a respeito do
sobrenatural que muito se aproximava do plano terreno. Apontara, por sua vez, para a
possibilidade de enxergar o mapa de Alighieri, em sua forma textual, e o de Botticelli,
em sua construcdo grafica, a partir de uma tradicio na qual o mundo ndo foi
representado necessariamente por escalas e por precisdes toponimicas, conforme
apontou Douglas Santos (2002, p. 38).

A respeito da estrutura pensada por Sandro Botticelli ao reproduzir o Inferno
retratado nos escritos de Dante Alighieri, esta ndo fugiu a representagdo textual de 4
Divina Comédia, visto que o pintor buscou configurar esse espagco com base nos nove

circulos que sdo percorridos por Virgilio e Dante na narrativa do autor:

603



Histéria e Cultura ®v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

e Primeiro circulo: Limbo, no qual “estdo os que ndo foram batizados, criangas e
adultos [além dos] sabios da antigiiidade, que, embora ndo cristdos, viveram
virtuosamente” (Alighieri, 2003, p. 38).

e Segundo circulo: Luxuria, ou, nas palavras de Dante Alighieri, local em que “os que
aos vicios da carne se entregavam” (Alighieri, 2003, p. 48).

e Terceiro circulo: Gula, “cuja pena consiste em ficarem prostrados debaixo de uma
forte chuva de granizo, dgua e neve, e ser dilacerados pelas unhas e dentes de
Cérbero” (Alighieri, 2003, p. 54).

e Quarto circulo: Prodigos e Avarentos, “que sdo condenados a rolar com os peitos
grandes pesos e trocarem-se injurias” (Alighieri, 2003, p. 60).

e Quinto circulo: Ira e Preguica.

e Sexto circulo: Hereges, “com seus sequazes de diversos cultos” (Alighieri, 2003, p.
80).

e Sétimo circulo: Violéncia, sendo um circulo governado pela figura mitolégica do
Minotauro, sendo “punidos aqueles que cometeram crimes violentos contra pessoas,
contra Deus e contra si proprios” (Loureiro; Scaramussa, 2002, p. 219).

e Oitavo circulo: Malebolge, ou Fraude, que ¢ dividido em dez valas que
correspondem a dez formas de fraudes existentes e que sdo passiveis de punicao
(Alighieri, 2016, p. 84).

e Nono circulo: Trai¢ao, também dividido em valas, quatro, correspondentes as formas

de trai¢do também suscetiveis a puni¢do no Inferno (Alighieri, 2016, p. 131).

A representagdo a seguir de La Voragine dell’Inferno complementa essa
listagem, permitindo a visualizacdo do universo pensado por Botticelli referente ao

Inferno construido em 4 Divina Comédia:

Figura 1 — La Voragine dell'Inferno, de Sandro Botticelli

1° Circulo
2° Circulo
3° Circulo
4° Circulo
5° Circulo
6° Circulo

7° Circulo e suas 3
valas

8° Circulo ¢ suas 10 valas

9° Circulo e suas 4 valas

604



Histéria e Cultura ®v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

Fonte: http://unalucciola.com. Acesso em: 28 mar. 2025

A partir da listagem e do pergaminho reproduzido acima, e apropriando-se da
propria nocao de contrariedade, optamos por iniciar nossas andlises de maneira inversa,
ou seja, a partir do nono circulo, que daria passagem, por consequéncia, a0 momento
final do Inferno, ou seja, o local em que Lucifer se encontra. A propria forma
representada por Botticelli em relacdo a essa esfera revela, por sua vez, como a inversao
foi uma ferramenta simboélica compartilhada tanto no medievo tardio como na

Renascenca:

Figura 2 — De cima para baixo, notam-se os circulos a partir do Oitavo — de cor negra

— até o centro do Inferno, habitado por Lucifer

Fonte: Disponivel em: http://unalucciola.com. Acesso em: 28 mar. 2025.

Pensado e representado na forma de um cone ou tridngulo invertido, em direcao
ao centro da Terra, o Inferno tanto de Dante Alighieri quanto de Sandro Botticelli
assume seu apice na figura de Lucifer, personagem que, a partir do século XII, passa a
adquirir alguns dos contornos classicos ao que se seguiria nas centurias seguintes,
principalmente a partir do século XIV: “quem foi tdo belo, quanto ¢ feio agora, contra o
seu criador a fronte alcando, vera causa ¢ do mal, que o mundo chora” (Alighieri, 2003,
p. 261).

A citagdo anterior ¢ elementar na medida em que carrega consigo toda uma
tradicdo catolica que justificava a existéncia do Diabo atrelada & nocdo de “Anjo
Rebelde” — vale apontar para as asas que compdem sua representagao em Botticelli.

Para Carlos Roberto Nogueira (2008, p. 29), ha uma relagdo entre a emergéncia

do Demonio com a propria sofisticagao da doutrina crista existente a partir do século I

605


http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/
http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/

Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

d.c, principalmente em torno da nog¢ao apontada, bem como da relagio do homem com
o pecado original. Nas palavras de Robert Muchembled, Sata entrou derradeiramente
em cena a partir do processo de ressignificagdo de sua figura ocorrido entre os séculos
XII ao XV, deixando de lado uma interpretacdo eminentemente folclérica, assumindo os
contornos ameacadores que a demonologia, ndo apenas embebida pela tradi¢do catdlica,
construiu a partir desse periodo. Alain Boureau ndo foge muito a cronologia pensada
por Muchembled, definindo a génese dessa obsessao ndo apenas teoldgica a partir dos
anos de 1280-1330, reunindo todo um “momento de viva tensdo entre os poderes
espiritual e secular, entre o papado e as monarquias” (Boureau, 2016, p. 19).

A necessidade de se atentar aos detalhes na construcdo da imagem de Lucifer
revela, portanto, como esse nivel de descricdo ndo se restringiu apenas aos tedlogos,
circulando, também, em outros meios letrados, sem negligenciar, por sua vez, a propria
tradi¢do oral no periodo.

Nesse sentido, J. Baltrusaitis ¢ citado por Jean Delumeau no intuito de mostrar
algumas influéncias que vieram da cultura oriental. A China, por exemplo, teria enviado
aos teoricos do Diabo as asas que comporiam suas representagdes integrando também o
corpo de Lucifer, além de uma presenca feminina diabdlica nas representagdes acerca
de Satd (Delumeau, 1989, p. 242). Se considerada novamente a longa duragdo, sera
possivel perceber como o impacto dessas novas formas de delimitar esse personagem
circulou com maior intensidade no mundo europeu a partir do século XII, ja que,
conforme sustentou Robert Muchembled (2001, p. 45), antes desse periodo o mundo era
“demasiado encantado para permitir a Lucifer ocupar todo o espago do medo, do temor
ou da angustia”. A imagem abaixo ¢ sintese dessa posi¢ao anterior as grandes ondas

demonologicas:

Figura 3 — Codex Gigas. Boémia. Cidade Celeste e Inferno (ca. 1200)

606



Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

Fonte: Loureiro; Scaramussa, 2002, p. 208.

A “obsessao diabdlica”, expressao utilizada por Muchembled, encontrou nos
finais do Medievo o espaco privilegiado para sua difusdo para além dos monastérios. A
justificativa principal para essa virada ao Inferno foi indicada pelo autor no seio das
novas dindmicas vivenciadas pelo Ocidente Europeu, em que os séculos XIV e XV

serviram de base:

Estes séculos possuem uma coeréncia global, que ¢ a de preparar a
proje¢do do Ocidente para fora de si mesmo, das Cruzadas ao
descobrimento da América. [...] Longe de ser um fato isolado, a
mutagdo do Diabo se insere nessa imagem dindmica. Torna-se o
incentivo da evolucdo, ¢ parte de um sistema unificado de explicagao
da existéncia que aproxima lentamente as partes mais empreendedores
do Ocidente, opondo-se cada vez mais nitidamente ao universo
macicamente encantado e infinitamente fragmentado em que
continuam a viver as populagdes agricolas e as massas urbanas
(Muchembled, 2001, p. 33-34).

Segundo Carlos Nogueira, entre os tratadistas ja se desenhava todo um processo
de institucionalizagdo de Satd, bem como da constru¢do de uma hierarquia presente no
Inferno antes mesmo da Epoca Moderna, tendo na Baixa Idade Média o periodo
decisivo para a que fosse delimitada dogmaticamente a figura de Satd e dos
“subdemonios”, que passaram a integrar os discursos demonoldgicos e, claro, a propria
doutrina catdlica a partir de entdo (Nogueira, 2008, p. 51). Alguns trabalhos, como o
Malleus Maleficarum, chegaram inclusive a se debrucar sobre a hierarquia dos
demonios, apontando para a diversidade de fungdes e posi¢des no Inferno, assim como

no ambito celestial:

[...] segundo alguns acreditam, como os demdnios provem das mais
diversas ordens hierarquicas celestiais, ndo ¢ fora de propdsito afirmar
que os oriundos das hierarquias mais inferiores sejam os incumbidos
de realizar toda a sorte de abominagdes. [...] Pois é comum, nas
Escrituras e nos discursos, se fazer referéncia a todos os espiritos
impuros pela designacdo de Diabolus, de Dia, ou seja, Dois, e de
Bolus ou seja, Partes: pois que o diabo mata duas partes: o corpo € a
alma. [...] E também denominado Belial, que significa Sem Jugo ou
Soberano, por ser capaz de lutar contra aqueles a quem devia ser
submisso. Também ¢ chamado de Belzebu, que significa Senhor dos
Iniquos, ou seja, das almas dos pecadores que abandonaram a fé
verdadeira em Cristo (Kramer; Sprenger, 1991, p. 93).!

A riqueza de detalhes presentes nos escritos de Heinrich Kramer e James
Sprenger quando da confec¢ao do Malleus Maleficarum nao ¢, contudo, exclusividade

de ambos, pelo contririo, acompanha todo um contexto em que a profusdo de

607



Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

representacoes a respeito do Diabo ganha forca; aspecto evidenciado, também, no

século anterior quando Dante Alighieri se prop0s a descrever esse personagem:

Qual o meu espanto ha sido em contemplando
Trés faces da estranhissima figura!

Rubra cor na da frente esta mostrando

Das outras, cada qual, da Padua escura
Surdindo, as mais ajunta-se e se ajeita

Sobre o cranio da infanda criatura

[...] Via asas duas sob cada frente,

Tao vastas, quanto em ave tal convinham [...]
(Alighieri, 2003, p. 262).

Exemplo maior nas obras de Alighieri e Botticelli a respeito das hierarquias e da
necessidade de ordenamento encontrada pelos tratadistas acerca do Inferno pode ser
identificado nas valas que se formam a partir do sétimo circulo, revelando as diferencas
nas punicoes relativas aos sub-pecados bem como nas formas em que esses espagos sao
retratados em seus trabalhos. Havia uma escatologia nova, ao menos especifica,
segundo Alain Boureau. A existéncia de um ordenamento do inferno era justificada por
uma demanda resultante do proprio Génesis: “a criagdo dos homens foi desejada por
Deus em vista do equilibrio numérico causado pela queda dos anjos” (Boureau, 2016, p.
136).

Esse novo olhar ocorreu na medida em que o universo monastico ja nio se
tornava o Unico espaco em que as representagdes atemorizantes a respeito do Diabo
alcancavam ressonancia. Nesse caso, o século XIV, recorte temporal em que a propria
obra de Dante Alighieri esta inserida, acabou por se tornar exemplo de uma nova fase
em torno desse personagem, ampliando a dimensdo desse discurso: “ventre bestial, o
terrivel diabo engole e vomita incessantemente os pecadores, sobre os quais se langam
vorazmente os dragdes ou as serpentes que lhe servem de assento e os inumeros
seguidores diabolicos ocupados em martirizar sadicamente corpos infinitamente
maltratados.” (Muchembled, 2001, p. 35). Descri¢ao que vai ao encontro dos proprios
olhares presentes nas representacdes de A Divina Comédia quando menciona o0s

pecadores que Lucifer trazia consigo:

Mas ao da frente a pena se agravava,
Porque das garras o furor constante
Do dorso a pele ao pecador rasgava.

“O que esperneia em dor mais cruciante”
O Mestre disse: “E Judas Iscariotes:

Prende a cabeca a boca devorante.

“Dos dois, que estao pendendo, coube em dote

608



Histéria e Cultura ®v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

A negra face Bruto: sem gemido

Se estorce da dentuca a cada bote. “O outro é Cassio, de membros
bem fornido.

Mas a partir a noite insta, assomando:

Aqui ja tudo havemos conhecido”

(Alighieri, 2003, p. 263).

O pecado inevitavelmente passa a ser associado as punigdes caracteristicas dos circulos
do Inferno. Nesse caso, ndo ¢ apenas Judas Iscariotes o Unico representante, pois a
atribuicdo de uma responsabilidade moral por parte dos individuos carrega consigo a
importancia de se manter uma cristandade longe das tentacdes mundanas: “o homem
pode se dotar de um demonio pessoal, extensdo de sua propria personalidade”,
interpreta Alain Boureau (2016, p. 18).

Retornando ao inicio da jornada de Dante Alighieri e Virgilio, antes mesmo das
assustadoras visdes que ambos tiveram ao se deparar com Lucifer, os seis primeiros
circulos nao fogem a regra dos demais circulos tanto no texto quanto no pergaminho de
Botticcelli. Em resumo, o conjunto como um todo se direciona para o objetivo de se
detalhar a geografia do Inferno e sua relagdo com as punigdes referentes aos pecados da
humanidade. Texto e imagem se articularam fortemente nesse contexto, incluindo os
trabalhos em questao, de intensa produg¢do demonologica em que esse espaco se tornou
uma “visdo absoluta do supremo poder de punir, delegado por Deus” (Muchembled,

2001, p. 46).

Figura 4 — Primeira metade de La Voragine dell’Inferno, Sandro Botticelli, iniciando,
de cima para baixo, com o Limbo, percorrendo até o sexto circulo, que ¢ cercado por

um rio

,,@173;

Fonte: Disponivel em: http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/. Acesso
em: 28 mar. 2025.

Talvez um dos elementos que melhor aproxime os escritos de Dante Alighieri
com o mapa confeccionado por Sandro Botticelli — para além, claro, da figura do

Diabo — seja a presenca da dgua em suas variadas facetas, tanto na narrativa como na

609


http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/

Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

representacdo. Vide o momento em que Dante e Virgilio navegam em dire¢do ao
primeiro circulo, o Limbo (Alighieri, 2003, p. 36), ou mesmo os rios que compdem todo
o Inferno presente em A Divina Comédia: Estige, Aqueronte, Flegetonte, Letes e
Cocito. Todavia, € curioso notar que na representacdo de Botticelli, somente trés rios
foram retratados, sendo possivel identificar com maior precisao o Rio Flegetonte, muito

por conta das descri¢des feitas por Dante:

Ainda eu perguntei: — “Por onde trilha
O Flegetonte ¢ o Letes? De um te calas,
E do outro a veia ¢ dessa origem filha”.

Tornou: — “Muito me agrada quanto falas;
Da agua rubra o fervor, porém, solvera
Uma dessas questdes, que me assinalas
(Alighieri, 2003, p.265).
A caracteristica avermelhada da dgua, rubra, do Flegetonte pdde ser identificada,

portanto, no recorte abaixo:

Figura 5 — No detalhe, em vermelho, o Rio Flegetonte, inserido em La Voragine

dell’Inferno, de Sandro Botticelli, compondo o Sétimo Circulo

3 R f ey B M T e e

Fonte: Disponivel em: http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/. Acesso

em: 28 mar. 2025.

Ampliando o olhar referente a simbologia da dgua, os pressupostos de Jean
Chevalier e Alain Gheerbrant (1986, p. 52) sdo coerentes com as analises em questdo,
tendo em vista a sintese que ambos propuseram acerca desse elemento: “fuente de vida,
medio de purificacion y centro de regeneracién. Estos trés temas se hallan en las
radiciones mas antiguas y forman las combinaciones imaginarias mas variadas, al
mismo tiempo que las mas coerentes”. A func¢ao purificadora € visivel, por exemplo, no
trecho em que Dante e Virgilio atravessam o Rio Letes: “do inferno fora o Letes ver
espera: na linfa sua as almas vao lavar-se depois que a peniténcia o perdao gera”
(Alighieri, 2003, p. 116). Em contrapartida, a leitura de Chevalier e Gheerbrant merece
cuidados, uma vez que se trata de uma sintese que poderia direcionar as analises para
uma percepcdo mais simplista, j& que o proprio Rio Flegetonte, citado acima, ¢

apresentado como espaco de punicao aos pecadores (Loureiro; Scaramussa, 2002, p.

610


http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/

Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

219), sem qualquer perspectiva de purificagdo ou regeneracdo ao que ali habitam na
narrativa de Dante Alighieri.

Finalizando o arco de analises aqui proposto, resta discorrer, enfim, a respeito da
opc¢ao de ambos os autores em utilizar a representagdo do circulo como forma de retratar
o Inferno. A propria op¢ao em subdividir esse universo em nove circulos remete a
simbologia que esse numero carrega consigo, conforme destacou Francisco Bethencourt
(2004, p. 137), cujo “poder simbolico decorre, originalmente, do fato de representar a
totalidade dos trés mundos — o céu, a terra e o inferno —, sendo cada qual simbolizado
por um tridngulo, um numero ternario”; tanto ¢ que o mapa desenhado por Sandro
Botticelli assume a forma inversa de um tridngulo. Também ¢ importante pensar como
essa simbologia esta atrelada diretamente ao entendimento de que o circulo pode ser
considerado como “signo de la Unidad principial y el signo del Cielo; indica su
actividad sus movimientos ciclicos” (Chevalier; Gheerbrant, 1986, p. 301). Em um
contexto de inversdes, ndo ¢ de se surpreender que a configuragcdo geografica do inferno
tenha acompanhado o mesmo formato celestial, interpretando-o a partir de uma logica

contraria.

Consideracoes Finais

E viavel concluir que a necessidade de se tornar “visivel o invisivel era condigdo
para que o espirito humano da época pudesse compreender a verdade por meio do
intermedidrio das coisas e das representagdes materiais” (Ribeiro, 2002, p. 17), sejam
elas na sua forma textual ou mesmo em formato grafico. Destarte, a afirmacao de Maria
Eurydice Ribeiro que estd direcionada especificamente aos mapas medievais se tornou
coerente a “cartografia do sobrenatural” aqui proposta por ter possibilitado encarar tanto
A Divina Comédia quanto La Voragine dell’Inferno como produgdes que serviram de
instrumento para que as sociedades transitassem entre os planos natural e sobrenatural.

A partir da articulagdo entre texto e imagem, demonstrou-se que Dante Alighieri
e Sandro Botticelli ndo apenas representaram o Inferno, mas ofereceram ao seu publico
uma maneira de percorré-lo, compreendé-lo e situar-se diante da dualidade entre
salvacdo e condenagdo. Ao mesmo tempo, esses trabalhos evidenciam a fusdo entre
cultura letrada e tradi¢do religiosa, revelando como o discurso teologico, os codigos
visuais e a linguagem simbolica atuaram como instrumentos de ordenamento do mundo
e da experiéncia humana. Nesse percurso, a no¢do de contrariedade, tdo presente nas

teologias medievais, revelou-se fundamental para entender os mecanismos de

611



Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

representacdo do mal, da puni¢do e da transcendéncia. A valorizacdo dos circulos, a
verticalizacdo do Inferno, a hierarquia das faltas e a visualidade do castigo sdo
elementos que expressam uma cosmologia crista cujo poder de coer¢dao e explicagdo
ainda ressoava fortemente no inicio da Modernidade.

Por isso, reafirma-se que a geografia do Inferno, tal como narrada e desenhada
nas fontes analisadas, ¢ menos uma expressao do medo do desconhecido e mais uma
tentativa de domesticar o invisivel, de dar contorno ao caos através da linguagem, da
arte e da fé. Assim, texto e imagem constituem formas de conhecimento e mediacao
entre o terreno e o transcendente, oferecendo ao historiador valiosas pistas sobre os
modos de pensar, sentir e representar o mundo em tempos de profundas transformagdes
culturais e religiosas. O trajeto que este trabalho buscou percorrer visou, enfim, apontar
para a longa duracdo como chave central para analisar essa “cartografia”, na medida em
que o fim do Medievo e o avango da Epoca Moderna sdo espagos essenciais para que
seja pensada essa construgdo atrelada diretamente a propria atmosfera religiosa

vinculada ao catolicismo.

Referéncias

ALIGHIERI, Dante. A Divina Comédia. Tradugao de José Pedro Xavier Pinheiro.
Ebook. Sao Paulo: Atenas Editora, 2003

BETHENCOURT, Francisco. O imaginario da magia: feiticeiras, adivinhos e
curandeiros em Portugal no século XVI. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2004.

BOUREAU, Alain. Sata herético: o nascimento da demonologia na Europa medieval
(1280-1330). Trad. de Igor Salomao Teixeira. Campinas, SP: Editora da Unicamp,
2016.

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Diccionario de los Simbolos. Barcelona:
Editorial Herder, 1986.

CLARK, Stuart. Pensando com deménios: a ideia de bruxaria no principio da Europa
Moderna. Tradugdo de Celso Mauro Paciomik. Sao Paulo: Editora da Universidade de
Sao Paulo, 2006.

DELUMEAU, Jean. Historia do medo no Ocidente: 1300-1800, uma cidade sitiada. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 1989.

DELUMEAU, Jean. A4 civiliza¢do do Renascimento. v. 1. Trad. de Manuel Ruas.
Lisboa: Editorial Estampa, 1994.

ECO, Umberto. Arte e beleza na estética medieval. Trad. De Mario Sabino Filho. Rio
de Janeiro: Record, 2010.

612



Histdria e Cultura *v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270

FURTADO, Junia Ferreira. Ordculos da Geografia iluminista: Dom Luis da Cunha e
Jean Baptiste Bourguignon D’Anville na construcdo da cartografia do Brasil. Belo
Horizonte: Editora UFMG, 2012.

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes. O cotidiano e as ideias de um moleiro
perseguido pela Inquisi¢do. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1987. p. 24-25.

JACOB, Christian. Por uma historia cultural da cartografia. Tradug¢do de Daniel Dutra
Coelho Braga. Espaco e Cultura, Rio de Janeiro, n. 39, p. 221-236, jan./jun. 2016.

KIMBLE, George. H.T. A Geografia na Idade Média. 2. ed. Londrina: EQUEL; Sao
Paulo: Imprensa oficial do Estado de Sao Paulo, 2005.

KRAMER, Heinrich; SPRENGER, James. O martelo das feiticeiras. Rio de Janeiro:
Rosa dos Tempos, 1991.

La  Voragine  delllnferno, de  Sandro  Botticelli.  Disponivel  em:
http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/.

LOUREIRO, Klitia; SCARAMUSSA, Zizia. O Diabo e suas representacdes simbolicas
em Ramon Llull e Dante Alighieri (séculos XIII e XIV). Revista Mirabilia, n. 2, p. 202-
223, dez/2002.

MUCHEMBLED, Robert. Uma historia do Diabo. Rio de Janeiro: Bom texto, 2001.

NOGUEIRA, Carlos Roberto. O Diabo no imaginario cristdo. Ed. 2. Bauru/SP:
EDUSC, 2008.

RIBEIRO, Maria Eurydice de Barros. O sentido da histéria: tempo e espago na
cartografia medieval (séculos XII-XIII). Revista Tempo, n. 14, p. 11-26, 2002.

SANTOS, Douglas. O fim do feudalismo e o nascimento do espaco métrico. In: A
reinven¢do do espago. Sao Paulo: UNESP, 2002.

Artigo Recebido em: 29/03/2025
Aprovado para publica¢ao em: 10/09/2025

Editor(a) Responsavel: Laura Duarte Ozelin

I'E importante destacar que o Malleus Maleficarum, tratado no qual fora retirado essa citagio, é datado,
assim como a obra de Botticelli, do século XV, corroborando com a assertiva de que esse periodo se
integra ao contexto de maior delimitag@o da figura do Diabo bem como todo o rol de representagdes a ele
relacionado, a partir da centtiria precedente.

613


http://unalucciola.com/2014/01/26/mappa-dellinferno/

