
História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

O MANTO TUPINAMBÁ: Entre o Colonialismo e a Arte Indígena 

Contemporânea 

 

THE MANTO TUPINAMBÁ: Between Colonialism and Contemporary 

Indigenous Art 
 

Guilherme Susin Sirtoli1 
Juliana Avila Pereira2 

Tamara Juriatti3 
 
Resumo: O artigo analisa a ressignificação do Manto Tupinambá na arte indígena 

contemporânea, enfatizando sua relevância cultural e histórica. A partir da obra de Glicéria (Celia) 

Tupinambá, discute a recuperação de saberes ancestrais e a confecção de novos mantos como 

símbolo da luta pela demarcação de terras e preservação cultural. Examina a trajetória da peça, 

desde sua apropriação colonial até seu retorno ao Brasil, ressaltando suas implicações sociais e 

espirituais. A arte indígena contemporânea emerge como resistência política, desafiando 

narrativas hegemônicas. Além disso, destaca-se a conexão entre arte, preservação ambiental e luta 

territorial, reforçando a necessidade de reparações e reconhecimento dos direitos dos povos 

originários no Brasil atual. 

Palavras-chave: Manto Tupinambá, Arte Indígena Contemporânea, Colonialismo, História. 

 

Abstract: This paper analyzes the resignification of the Tupinambá Cloak in contemporary 

Indigenous art, emphasizing its cultural and historical significance. Drawing on the work of 

Glicéria Tupinambá, it discusses the reclamation of ancestral knowledge and the crafting of new 

cloaks as symbols of the struggle for land demarcation and cultural preservation. The paper 

examines the artifact's trajectory, from its colonial appropriation to its repatriation to Brazil, 

highlighting its social and spiritual implications. Contemporary Indigenous art emerges as 

political resistance, challenging hegemonic narratives. Furthermore, the nexus between art, 

environmental preservation, and territorial struggle is underscored, reinforcing the need for 

reparations and for the recognition of Indigenous peoples’ rights in contemporary Brazil. 

Keywords: Tupinambá cloak, Contemporary Indigenous Art, Colonialism, History. 
 

Introdução 

 
Estamos experimentando uma gradual mudança na condição de vida no 

planeta e seremos todos postos no mesmo patamar. Um cara que tem 

trezentos trilhões e eu e você vamos ficar todos na mesma (Krenak, 

2020, p.10). 

 
Iniciamos este trabalho com um trecho do livro A vida não é útil, do ambientalista 

e filósofo brasileiro Ailton Krenak, publicado em 2020. No ano em que a obra foi 

 
1 Doutorando em Artes Visuais (História, Teoria e Crítica da Arte) pela Universidade Federal do Rio Grande 

do Sul. Doutorando em História pela Universidade Federal de Pelotas. Mestre em Artes Visuais pela 

Universidade Federal de Pelotas. Pelotas ‒ Porto Alegre, Rio Grande do Sul, Brasil. E-mail: 

guisusinsirtoli@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/5116776218195450. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0002-8373-6456. Bolsista CNPq. 
2 Doutoranda no Programa de Pós-Graduação em História, PPGH/UFPEL, Pelotas, Rio Grande do Sul, 

Brasil. Email: Jul.av49@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/2338445176161645. ORCID: 

https://orcid.org/0000-0003-0589-4878. Bolsista CAPES. 
3 Doutoranda no Programa de Pós-Graduação em História, PPGH/UFPEL, Pelotas, Rio Grande do Sul, 

Brasil. Email: tamara.juriatti@gmail.com. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0693697304213140. ORCID: 

https://orcid.org/0009-0008-7948-0524. Bolsista CNPq. 

512

http://lattes.cnpq.br/5116776218195450
https://orcid.org/0000-0002-8373-6456
http://lattes.cnpq.br/2338445176161645
https://orcid.org/0000-0003-0589-4878
http://lattes.cnpq.br/0693697304213140
https://orcid.org/0009-0008-7948-0524


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

publicada, começamos a vivenciar uma mudança brusca em muitos aspectos da vida em 

sociedade devido à pandemia de Covid-191. Sabemos que as consequências da pandemia 

ainda são visíveis em nossa sociedade, perceptíveis nas formas de nos relacionarmos, nas 

perdas imensuráveis que ela causou, além dos impactos significativos em setores como 

saúde e educação, entre tantos outros. Segundo Krenak (2020), as mudanças que estão 

ocorrendo no mundo hoje colocam todos os seres humanos em um mesmo patamar, pois 

não conseguimos nos diferenciar quando o assunto são as mudanças climáticas em curso 

no planeta. 

Entre tais mudanças climáticas, não podemos deixar de mencionar o contexto das 

inundações que assolaram diferentes cidades do Rio Grande do Sul entre os meses de 

abril e maio de 2024. Sabemos que tais inundações não foram fatos isolados, mas sim, 

reflexos de emergências climáticas já em decorrência em nosso mundo. Além disso, 

cientistas vinculados ao Painel Intergovernamental sobre Mudanças Climáticas (IPCC) já 

estudam prováveis repetições de fenômenos climáticos de alto impacto em nosso planeta: 

“apesar da chamada ciência da atribuição climática [...] ainda ser ainda muito nova, as 

relações respaldadas pelo IPCC indicam que fortes precipitações como as observadas 

atualmente podem se tornar mais recorrentes” (BBC Brasil, 2024, p.1).  

De acordo com Latour (2020), o que comumente chamamos como crise climática, 

anteriormente percebida enquanto algo passageiro e com eminências de ser ‘remediado’, 

já deve ser encarada de forma diferente. Atualmente, já sentimos em nosso cotidiano as 

consequências da emergência climática, seja através das mudanças de temperatura em 

nosso planeta, pelas seguidas queimadas em zonas ambientais ou até mesmo pelos 

eventos climáticos de alta intensidade. Para Latour (2020), o termo ‘crise’ tornou-se 

inadequado, pois as consequências das mudanças climáticas já são uma realidade palpável 

em nossa sociedade. A consciência dos desastres ecológicos, por sua vez, está presente 

há muito tempo no imaginário da sociedade ocidental: 

 

A consciência dos desastres ecológicos é antiga, viva, fundamentada, 

documentada, provada, mesmo desde o início da chamada ‘era 

industrial’ ou ‘civilização da máquina’. Não podemos dizer que não 

sabíamos. Contudo, existem muitas maneiras de saber e de ignorar ao 

mesmo tempo. De praxe, quando se trata de prestar atenção em nós 

mesmos, na nossa sobrevivência, no bem-estar daqueles que nos são 

caros, tendemos, antes de tudo, a buscar segurança: ao menor resfriado 

de nossos filhos, consultamos o pediatra; à menor ameaça a nossas 
plantações, recorremos a inseticidas; diante da dúvida sobre a 

inviolabilidade de uma propriedade, fazemos um seguro e instalamos 

câmeras de vigilância; para nos protegermos de uma possível invasão, 

logo reunimos exércitos nas fronteiras [...]. Ora, para esta crise mundial, 

ninguém invoca o dito princípio da precaução para se lançar 

corajosamente à ação (Latour, 2020, p.17-18).  

513



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

Sabemos que a exploração da natureza e de seus recursos naturais não é algo 

recente, considerando que a humanidade sempre manejou a natureza para garantir sua 

sobrevivência e reprodução, contudo, desde a hegemonia do modo de produção capitalista 

global apoiado na modernidade, o uso dos recursos naturais ocorre de forma desmedida. 

Além disso, devemos também considerar que a exploração desvairada dos recursos 

naturais advém da exploração iniciada através da colonização imposta a determinados 

povos. Sabemos que a colonização ainda possui impactos que podemos vivenciar até hoje, 

trazendo fraturas expostas em nosso mundo, como propõe Ferdinand (2022). Para o autor, 

as questões que envolvem a invasão colonial e a exploração ambiental estão 

intrinsecamente ligadas. A ideia de modernidade implementada pela colonialidade 

europeia, separando e dividindo os saberes e áreas do conhecimento, acabou por separar 

a história colonial e a história ambiental: 

 

A primeira proposta parte da constatação de uma dupla fratura colonial 

e ambiental da modernidade, que separa a história colonial e a história 

ambiental do mundo. Essa fratura se destaca pela distância entre os 

movimentos ambientais e ecologistas, de um lado, e os movimentos 

pós-coloniais e antirracistas, de outro, os quais se manifestam nas ruas 

e nas universidades sem se comunicar (Ferdinand, 2022, p.23) 

 

 Considerando que a exploração colonial e ambiental andam juntas, conforme 

expõe Ferdinand (2022), devemos ter em mente que o avanço da exploração colonial pelo 

mundo trouxe consequências drásticas para muitas populações que possuíam uma 

idiossincrasia própria e passaram a conviver com o modo de explorar advindos do 

continente europeu. Desde então, muitos são os indígenas que alertam toda a sociedade 

dos riscos que a exploração desenfreada dos nossos recursos naturais está causando no 

mundo, prejudicando nosso presente e futuro.  

 

Eu estava com muita raiva. Não queria que os meus continuassem 

morrendo devorados por suas epidemias xawara. Minha intenção era 

dizer a eles o quanto, apesar de seu engenho para fabricar mercadorias, 

o pensamento de seus grandes homens está cheio de esquecimento. Se 

assim não fosse, por que iriam eles querer destruir a floresta e nos 

maltratar desse jeito?  (Albert; Kopenawa, 2015, p. 382) 

 

Neste trabalho, buscamos analisar como os sentidos atribuídos ao manto 

Tupinambá se transformaram ao longo dos séculos. Inicialmente, examinamos seus usos 

e representações ligados aos saques coloniais, evidenciados em pinturas do século XVII. 

Por fim, discutimos a repatriação do manto em 2024 e a atuação da artista, professora e 

liderança indígena Glicéria Tupinambá2 (1982) na construção de novos 

(re)significados acerca da peça. Assim, nosso foco perpassa por construir conhecimento 

514



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

no campo da cultura visual partindo de imagens de tempos distintos, a partir dos 

procedimentos de montagem propostos por Didi-Huberman (2015), compreendendo que 

através do conhecimento visual, podemos “apresentar a dupla capacidade de desmontar a 

história e de montar junto os tempos heterogêneos” (Didi-Huberman, 2015, p.133). Nosso 

ponto de partida se deu por conta de um fato amplamente divulgado na mídia 

internacional: a volta do primeiro Manto Tupinambá para o Brasil, em julho de 2024, hoje 

em posse do Museu Nacional (RJ).  

Concebemos que através das análises, possibilitando uma aproximação de 

diferentes imagens, é possível promover diálogos com questões e representações que 

atravessam séculos. Segundo Mitchell (2006), a cultura visual diz respeito a um vasto 

campo de conhecimento que nos permite uma verdadeira “construção visual de um campo 

social” (Mitchell, 2018, p.9). Mais do que simplesmente o visual, compreendemos que as 

imagens refletem a própria vida em sociedade, possibilitando ampliarmos o 

conhecimento sobre aquilo que pertence ao contexto social. Mais do que isso, nos importa 

pensar e problematizar sobre a maneira como é visto.  

Sabemos que, hegemonicamente, a noção de visualidade sempre presume uma 

autoridade. Essa autoridade, ao gerar uma “visualidade hegemônica”, molda 

determinadas percepções de mundo. Tais percepções estão vinculadas a uma forma 

específica de narrar a história, focada em supostos vencedores e perdedores, como 

problematizado por Mirzoeff (2015; 2016). Assim, mais do que o que vemos, o 

importante é refletir sobre como vemos: “Ver o mundo não é sobre como vemos, mas 

sobre o que fazemos com o que vemos. Construímos uma compreensão do mundo que 

faz sentido a partir do que já sabemos ou pensamos que sabemos” (Mirzoeff, 2015, p. 73). 

As imagens, dessa forma, nos permitem diálogos maiores, expandido limites entre 

diferentes áreas do conhecimento, em específico no contexto da História e das Artes 

Visuais, possibilitando uma construção de conhecimento interdisciplinar. Para Didi-

Huberman (2015), a imagem pode ser compreendida como um limiar, um despertar que 

pode aproximar inúmeras questões: “a potência da imagem, com o momento do despertar 

que a caracteriza, é formalmente apreendida como uma potência do limiar. Isso significa 

afirmar seu caráter ao mesmo tempo originário e sobredeterminado, imediatamente 

surgido e extremamente complexo” (Didi-Huberman, 2015, p.127). 

 O texto que segue expõe o histórico do manto Tupinambá, sua importância em 

diferentes dimensões, a apropriação dele como parte de gabinete de curiosidades pela 

aristocracia, seus usos na Europa através de uma pintura que representa Maria Henriqueta 

515



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

Stuart, a retomada do manto pelos Tupinambá e as discussões que o tema remete, como 

a questão colonial e ambiental. 

 

O manto: usos, representações e colonialismo 

  

Os Tupinambá, pertencentes ao tronco linguístico Tupi, são uma população 

indígena que habitava diversas áreas do litoral brasileiro na época da chegada dos 

colonizadores portugueses. Sua cultura foi interpretada pelos europeus como belicosa, em 

parte devido à prática de rituais antropofágicos (Costa, 2022, p. 13). Embora tenham sido 

considerados extintos pelo Estado no século XIX, os Tupinambá continuam a resistir e 

ocupam hoje a Terra Indígena Tupinambá de Olivença e a Terra Indígena de Belmonte, 

no sul da Bahia, além da Resex Tapajós-Arapiuns no Pará. A etnia foi oficialmente 

reconhecida pela Fundação Nacional do Índio (Funai) em 2001, e, desde 2004, os 

Tupinambá têm reafirmado iniciativas para a recuperação de seus territórios ancestrais 

(Caffé e Gontijo, 2023, p. 25). 

O manto Tupinambá, conhecido em tupi arcaico como “assojaba” ou “guara-

abucu”, era uma peça confeccionada a partir de um intricado processo de trançado de 

fibras e aplicação de penas de pássaros. Os Tupinambá realizavam expedições para 

capturar as aves, contudo, com a crescente redução da população de pássaros, eles 

começaram a utilizar penas de galinha, introduzida pelos europeus. O tingimento das 

penas era feito de diferentes maneiras, desde o uso do pau-brasil até a tapiragem, técnica 

que envolvia a aplicação de secreções sobre as penas dos pássaros, fazendo com que 

crescessem em tons de amarelo e laranja. As plumas eram inseridas em redes feitas de 

casca de árvore, resultando em um tecido de extrema delicadeza, elogiado pelos cronistas 

europeus da época (Costa, 2022, p. 14-22). 

Além do método de tingimento, havia também a prática de alimentar as aves com 

uma dieta específica para alterar a cor de suas penas, utilizando alimentos como peixe 

pirarara, boto cor-de-rosa, alguns ovos e substâncias de plantas, como o óleo de dendê. 

Embora mantos amarelos tenham certamente existido, muitos deles não sobreviveram aos 

séculos seguintes. Os indígenas tinham uma preferência pelas penas do guará, tanto as 

vermelhas naturais quanto as tingidas de amarelo. Essa ave, inicialmente com penas 

branco-azuladas, via sua plumagem mudar para um tom preto-acinzentado quando 

começava a voar, ficando vermelha após cerca de um ano (Costa, 2022, p. 14-22). 

O manto desempenhava um papel central em diversos rituais dos Tupinambá. 

Durante as cerimônias de guerra, ele era usado pelos guerreiros para demonstrar poder e 

516



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

prestígio, adornando principalmente o corpo do executor em celebrações que culminavam 

na execução de prisioneiros. Além disso, as penas que compunham o manto eram vistas 

como símbolos de proteção e de aumento da bravura, conferindo aos indígenas uma força 

espiritual adicional em confrontos e rituais. Essas penas, por sua vez, não atuavam apenas 

sobre os guerreiros, mas também sobre os inimigos, sendo usadas para subjugá-los tanto 

fisicamente quanto espiritualmente. Em rituais funerários, o manto reforçava a conexão 

com os antepassados, servindo como um elo entre o mundo dos vivos e o mundo 

espiritual. Assim, seu uso estendia-se não apenas à guerra e à proteção, mas também à 

comunicação com os mortos, evidenciando seu profundo significado espiritual (Costa, 

2022, p. 14-22). 

Os onze mantos Tupinambá que se encontram atualmente na Europa3 foram 

confeccionados em um contexto colonial pelos Tupinambá. Esses artefatos rapidamente 

se tornaram objetos de desejo entre os colonizadores e, posteriormente, foram levados 

para o velho continente, onde foram descontextualizados e musealizados, deslocados de 

suas origens e transformados em peças exóticas (Costa, 2022, p. 13-14). Como discutido 

anteriormente, o manto Tupinambá é um objeto importante e de valor social e cultural 

muito forte para a comunidade Tupinambá. Contudo, tal qual inúmeras outras riquezas 

das territorialidades americanas, este também fora um pertence roubado pelos europeus 

através da conquista destas terras. Com o objetivo da acumulação primitiva de capital 

(Federici, 2017) e colonização das Américas a partir do século XVI, riquezas naturais, 

objetos culturais e religiosos foram paulatinamente furtados de forma coerciva destas 

terras e transportados para Europa, tanto para comporem riquezas de sujeitos da nobreza, 

quanto museus – artefatos estes que estão até os dias de hoje situados nestes espaços.  

Mary Louise Pratt, no livro Os Olhos do Império: Relatos de Viagem e 

Transculturação (1999), destaca como as expedições, principalmente de caráter científico 

às Américas, foram responsáveis para a construção do pensamento europeu sobre o 

continente sul-americano. A autora pontua que tais expedições contribuíram para a 

perspectiva eurocentrista moderna, pois, através da classificação dos elementos 

“naturais” e itens não considerados riquezas (pedras e metais preciosos), advindos de 

práticas ritualísticas, foram ferramentas poderosas para fundamentar afirmações da 

identidade europeia, criando um “outro” inferior (Pratt, 1999).  

Dessa forma, ao entrarem em contato com os povos indígenas do Brasil, os 

europeus frequentemente se apropriaram de suas tradições e objetos sagrados, retirando 

esses itens de seus legítimos proprietários e exibindo-os como troféus de suas conquistas 

coloniais. A remoção desses objetos fez parte de um processo mais amplo de 

517



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

desumanização dos povos indígenas pelos colonizadores, que consideravam suas 

tradições e culturas inferiores/descartáveis, tratando seus símbolos religiosos como meras 

mercadorias para troca, exibição ou, no caso, utilização como peça de roupa visando o 

exotismo visual no Velho Mundo. 

Dois mantos foram levados do Brasil para Europa pelas mãos do holandês 

Maurício de Nassau, governador dos territórios ultramarinos holandeses no país. Ambos 

foram tornados parte de sua coleção particular de objetos exóticos, chamada de “gabinete 

de curiosidades”, nomeação referente às coleções dos séculos XVI e XVII. Seu acervo, 

contendo os mantos Tupinambás, foi exposto no palácio de Haia e em Clave entre os anos 

de 1644 e 1652, em recepções para a nobreza norte-europeia, ao lado de outros artefatos 

americanos, bem como espetáculos de danças com indígenas das tribos Tapuias e 

Potiguares (Domingues, 2024), promovendo, assim, uma visão exótica, deturpada e 

estereotipada da América para os sujeitos da elite da região. 

Após os anos de exibição, Nassau optou por fragmentar sua coleção em forma de 

presentes à alta nobreza norte-europeia, com o objetivo de restituir seu prestígio político-

social desgastado nos anos que governou na Colônia, assim, seus muitos artefatos foram 

espalhados como mecanismos de capital simbólico (Françozo, 2014). Desta forma, os 

dois mantos Tupinambás em posse de Maurício de Nassau foram doados pelo mesmo às 

suas sobrinhas, as princesas Maria Henriqueta Stuart (1631-1660), princesa real da 

Inglaterra, princesa de Orange e condessa de Nassau (Figura 1), e Sofia de Hanôver, 

princesa da Casa Wittelsbach, filha mais nova do rei Frederico V, rei da Boêmia. As duas 

princesas foram representadas em telas em óleos utilizando o manto Tupinambá, presente 

de seu tio.  O autor da obra, o pintor holandês Adriaen Hanneman, é conhecido por seus 

retratos de nobres exilados da corte inglesa. Sua pintura foi fortemente influenciada pelo 

trabalho de seu conterrâneo Antoon van Dyck, conhecido por sua vez pela profusão de 

seus retratos barrocos da corte inglesa do século XVII (National Gallery, 2024). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

518



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

 Figura 1 ‒ Adriaen Hanneman. Posthumous Portrait of Mary I Stuart (1631-1660) with 

a Servant. Óleo sobre tela. 1664. 

 
Fonte: Mauritshuis (acervo digital). Disponível em: 

<https://www.mauritshuis.nl/en/our-collection/artworks/429-posthumous-portrait-of-
mary-i-stuart-1631-1660-with-a-servant/>. Acesso em: 23 set. 2024. 

 

No retrato póstumo de Mary Stuart, pintado por Adriaen Hannerman (1601-1671) 

em 1664, podemos perceber a princesa Mary vestindo uma roupa de corte do século XVII, 

um turbante asiático de plumas de avestruz vermelhas e o manto com penas vermelhas 

sobreposto sobre sua veste, no sentido transversal. Sua representação nestas vestimentas 

indica seu status quo de riqueza, evidenciando seu pertencimento à alta nobreza em seu 

país. Seu traje em um vestido branco e os demais ornamentos importados de outras terras 

indicam que a princesa está pronta para um baile à fantasia, usando como inspiração as 

vestimentas indígenas, como aponta Mariana Françozo no livro De Olinda a Holanda – 

O gabinete de curiosidades de Nassau (2014). 

Ademais, outros elementos que reforçam o caráter nobre de Mary na pintura estão 

na composição do cenário, que é bastante opulento e detalhado. Ao fundo, há cortinas 

ricas que sugerem um ambiente de alto padrão e sofisticação. Essas cortinas são 

provavelmente tecidas a com veludo ou seda, e podem ter sido usadas para indicar a 

riqueza e o status da musa central. Além das cortinas, o ambiente inclui outros elementos 

decorativos típicos de uma residência nobre/palácio, como um grande quadro 

ornamentado com estatuetas remetentes a antiguidade clássica, tapeçarias e objetos de 

519

https://www.mauritshuis.nl/en/our-collection/artworks/429-posthumous-portrait-of-mary-i-stuart-1631-1660-with-a-servant/
https://www.mauritshuis.nl/en/our-collection/artworks/429-posthumous-portrait-of-mary-i-stuart-1631-1660-with-a-servant/


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

arte e ou itens de valor. Esses detalhes ajudam a criar uma atmosfera de grandeza e 

elegância, reforçando a ideia de que a pessoa ao centro pertence a uma classe social 

elevada. 

É possível perceber um menino negro ao lado da princesa em uma posição de 

subserviência, um servo a sua disposição que é reduzido a mais um entre os diferentes 

adornos exóticos ao redor de Mary. A pessoa negra foi representada na foto de forma a 

parecer menor, logo inferior a Mary Stuart, em uma condição sub humana, como se fosse 

um animal que adornasse o quadro. Hanneman enfatiza o menino como um serviçal 

colocando um colar de pérolas no pulso da princesa, que nem demonstra percebê-lo. 

Assim, ao usar as cores, o pintor salienta a pele branca, centralidade e altura de Mary em 

justaposição ao menino. Ademais, a representação demonstra a hegemonização das 

diferentes etnias que compõem tanto os territórios africanos como o território brasileiro, 

não mostrando saber a diferença entre povos indígenas e africanos, que também possuem 

diversas etnias na denominação. 

A representação proposta por Hannerman reverbera questões intrínsecas da 

maneira como os Holandeses percebiam o Brasil. Segundo Monteiro (2019), a geografia 

do Brasil, os hábitos, o clima e os povos foram amplamente descritos em documentos 

produzidos no século XVI, remontando ao período da invasão holandesa em solo 

brasileiro:   

 

A documentação interna produzida nos primeiros anos do Brasil 

Holandês também é a fonte das impressões em primeira mão dos novos 

colonos sobre o povo e o pousar no Atlântico. Diferente dos 

portugueses, que em 1500 chegaram a um local apenas habitado por 

ameríndios estabelecidos principalmente em assentamentos nômades, 

os holandeses encontraram municípios governados por portugueses, 

habitados por estes últimos e seus descendentes, paróquias de 

missionários, aldeias indígenas e um grande número de africanos 

escravizados (Monteiro, 2019, p.10, tradução livre). 

 

Chamamos a atenção para o fato de que Mary Stuart aparece representada 

utilizando o suposto manto Tupinambá de uma maneira que difere das representações 

tradicionais do uso dessa peça pelos povos originários. Stuart o veste atravessado sobre o 

corpo, enquanto, em outras representações, o manto é frequentemente usado cobrindo da 

cabeça aos pés. Além disso, o manto, colocado sobre um traje típico do século XVI que 

a princesa veste, reforça o exotismo da peça. Além do item confeccionado pelos 

Tupinambás, destacamos que a princesa também utiliza um suposto turbante. Sobre as 

penas utilizadas na confecção do manto, Monteiro (2019) esclarece: “as penas que 

constituem a capa são supostamente do íbis sagrado, e seu uso carrega significados 

520



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

completamente diferentes para os Tupinambá e para a Princesa de Orange” (Monteiro, 

2019, p. 27, tradução livre). 

A representação do manto, seus usos e seus significados, diferem intensamente do 

contexto europeu do século XVII e da realidade do povo Tupinambá. Dos mantos 

produzidos entre o século XVI e XVII, restaram apenas 11 unidades (G1, 2024). Sabemos 

que tais artefatos estão intrinsecamente relacionados com a história dos povos originários 

brasileiros, em específico aos Tupinambás, mas também diz respeito à própria história do 

Brasil. Sabemos que, após séculos, um dos tantos mantos Tupinambás que foram 

subtraídos de nosso país voltou ao solo brasileiro. Devemos considerar que, além de 

possuírem valor estético e histórico, a repatriação destas peças representa “[...] uma 

memória transcendental para o povo Tupinambá, já que eles consideram o manto um 

material vivo, capaz de conectá-los diretamente com os ancestrais e as práticas culturais 

do passado” (Abdala, 2024, p. 1). A seguir, buscaremos compreender como, mesmo antes 

da volta do primeiro manto ao Brasil, uma artista ligada ao povo Tupinambá vem 

trabalhando de modo a ressignificar as relações estabelecidas entre o manto e seu povo. 

 

O Manto reivindicado pela Arte Indígena Contemporânea  

 

A felicidade pode não ter sido feita para nós, mas a vitória, sim. Então 

aprendam a usar as ferramentas, aprendam o que puderem, pois a luta 

será intensa todos os dias, e se você tiver conhecimento sobre as 

ferramentas e suas forças, você terá uma chance de se manter em pé 

(Baniwa, 2023, p.402). 

 

O trecho acima pertence a um texto escrito pelo artista indígena contemporâneo 

Denilson Baniwa (1984), que tem como título um questionamento: “O que os jovens 

indígenas querem?”. Neste texto, Baniwa (2023) destaca a necessidade de utilização de 

determinadas ferramentas, considerando que a luta dos povos originários é cotidiana. 

Sabemos dos inúmeros desafios que se apresentam na sociedade para a população 

indígena. Para o artista, somente através do conhecimento sobre as ferramentas, é possível 

aos jovens indígenas se manterem de pé, especialmente considerando o contexto das lutas 

indígenas e sociais no Brasil. A ideia de que a felicidade pode não ter sido ‘feita’ para os 

povos indígenas, sugere a imposição de adversidades históricas e estruturais, presentes 

até hoje na sociedade brasileira.  

No século XXI, é impossível não considerar o trabalho de artistas indígenas no 

contexto da arte nacional. Nesse sentido, Jaider Esbell (1979-2021), importante artista, 

ativista e escritor da etnia Makuxi, de Roraima, expôs, em uma de suas entrevistas, que a 

arte produzida por artistas indígenas carrega questões políticas inerentes, que, por sua 

521



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

vez, dizem respeito a um sistema de fundamentos, razões e intensidades que não se 

subordinam ao modelo europeu de produção artística: 

 

A arte passa por essa objetificação de uma pintura ou mesmo de um 

objeto para chamar a atenção para uma reflexão que os povos 

indígenas têm seus próprios sistemas de arte, com fundamentos 

próprios, razões, intensidades e que eles não pressupõem uma cópia 

ou um arremedo do modelo europeu de arte. A gente se corporifica 

nesse lugar de artista e do objeto-arte para falar de política e desses 

nossos outros sistemas (Esbell, 2021, p. 1).  

 

Podemos observar em diferentes trabalhos de artistas indígenas uma crítica 

contundente à forma como a arte indígena tem sido enquadrada no contexto ocidental. 

Essas produções reafirmam a legitimidade e a complexidade dos sistemas artísticos 

indígenas como espaços de resistência e expressão política. Além do protagonismo 

indígena, questões relacionadas à ecologia, ao direito à terra, à vida no planeta e à defesa 

de seus territórios são frequentes nessas obras, desafiando preconceitos amplamente 

difundidos por setores dominantes da sociedade brasileira: 

 

Outra dimensão importante da arte indígena Contemporânea, 

identificada pelo protagonismo indígena, é a que trata do ativismo na 

luta por questões relacionadas ao direito à terra, à vida e à defesa da 

ecologia da floresta. O artivismo indígena, uma conjunção de arte, 

política e ativismo, faz-se presente nas produções, nas palavras e ações 

no âmbito coletivo e individual, ao provocar deslocamentos nos campos 

da arte, da estética e da política (Luna et al, 2022, p. 80) 

 

Relacionamos a frase de Baniwa com o trabalho desenvolvido por Glicéria 

Tupinambá, que através de determinadas ferramentas e saberes, produziu ‘novos’ mantos 

Tupinambá, passados 400 anos desde sua última confecção pelo povo originário. A 

ausência dos mantos Tupinambá no Brasil, já era contestada por inúmeros sujeitos 

pertencentes às etnias dos povos originários do Brasil.  

A retomada da produção de mantos pelos Tupinambá no Brasil teve alguns 

episódios marcantes. No final dos anos 1990, em Porto Seguro, foi solicitada uma réplica 

de um manto por Ana Belluzzo para o Museu Aberto do Descobrimento, encomendada a 

indígenas do Maranhão, mas o resultado não foi considerado suficientemente convincente 

para a exposição. Durante as celebrações dos 500 anos da chegada dos portugueses, um 

dos mantos preservados em Copenhagen foi exibido na Oca do Parque Ibirapuera, em São 

Paulo, como parte da “Exposição Brasil + 500”. Nessa ocasião, uma delegação da aldeia 

Tupinambá de Olivença, no sul da Bahia, viajou à capital paulista para ver o manto a 

convite de um jornal. Ao retornar à aldeia, eles solicitaram a permanência do manto em 

522



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

solo brasileiro, mas o pedido não foi atendido, embora tenha sido um catalisador 

importante para a comunidade (Caffé; Gontijo, 2023, p. 27). 

Na busca pelo reconhecimento e valorização dos saberes indígenas, Glicéria 

Tupinambá, da aldeia Serra do Padeiro, vem se dedicando à recuperação das técnicas e 

conhecimentos relacionados ao manto e outros objetos de plumária. Em 2006, a artista 

iniciou uma série de trabalhos de cunho reivindicatório (Figura 3), buscando estabelecer 

relações entre divindades e os povos originários de forma a “oferecer um presente aos 

Encantados” (MAM Rio, 2023). Seu trabalho, assim como os próprios mantos 

tupinambás, possui forte relação com o mundo dos ‘Encantados’, entidades que na visão 

dos Tupinambás “habitam as matas e guiam o povo Tupinambá através de sonhos e 

visões” (Das Artes, 2023, p.1). Logo, é destacada a importância ritualística que os mantos 

possuem para seu povo. Em entrevista concedida, Gricéria destaca:  

 

Depois  disso,  saltamos  para 2006 quando eu visito a Dinamarca e eu 

desejo agradecer os Encantados porque, em  2004, a gente iniciou o 

processo de retomada do manto pelo território [aldeia]. E tudo isso 

acontece por orientação dos Encantados. O meu desejo de agradecer o 

Encantado me levou a querer fazer um manto, para agradecer os 

Encantados. Nesse período, eu vou fazer essa imersão  para  fazer  o  

manto,  pesquisar  sobre  o  manto (Andrade, 2024, p.155-156). 

 

 Em 2006, após visitar a Dinamarca e ter contato direto com um dos mantos, 

Glicéria começa a confeccionar um primeiro manto com a ajuda de sua comunidade e 

com a orientação dos mais velhos (MAM Rio, 2023): 

 

Quando a imagem do manto Tupinambá da Dinamarca nos foi 

apresentada, estávamos começando a fazer a malha do primeiro manto. 

Todo mundo admirava a cor, a beleza, mas eu não. Fui lá procurar a 

trama, para saber se eu estava no caminho certo. Na hora de colocar as 

penas, não tínhamos penas suficientes, então catamos dos patos, dos 

gansos, quase depenamos o pavão, saímos todos catando as penas de 

todos os bichos e recolhendo. Deu sorte que foi no período certo que as 

penas estavam maduras (Tupinambá, 2021, p.21) 

 

Figura 2 ‒ Glicéria Tupinambá. “Assojaba Tupinambá”. Técnica utilizada de penas de 

variados pássaros desde aves domésticas a silvestres, malha de cordão encerado com 

cera de abelha jataí e tiúba, Medida de 90x140 cm. 2021.  

523



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

 

Fonte: Prêmio Pipa. Disponível em: https://www.premiopipa.com/gliceria-Tupinambá/. 

Acesso em: 24 set. 2024.  

 

A artista, um dos grandes nomes da arte indígena contemporânea, deixa claro em 

seus escritos uma motivação: a retomada das relações entre o povo Tupinambá e a 

produção dos mantos. A atitude da artista, então, possibilita vislumbrarmos uma contra 

visualidade frente ao manto, É necessário salientar que a visualidade muitas vezes é 

formada a partir de determinadas narrativas autoritárias, que possibilitam somente visões 

parciais da história. Assim, uma visualidade sempre encoberta uma ‘contra visualidade’, 

visto que “O oposto do direito a olhar não é a censura, então, mas a visualidade, aquela 

autoridade que nos manda chispar e que supõe aquela reivindicação exclusiva da 

capacidade de ver” (Mirzoeff, 2016, p. 746). Portanto, analisar e problematizar tais 

questões possibilita dar luz as ‘contra visualidades’, garantindo o direito a olhar: 

 

A autonomia reivindicada pelo direito a olhar tem sido, e continua a ser, 

oposta pela autoridade da visualidade. Apesar do nome, este processo 

não é composto apenas de percepções visuais no sentido físico, mas é 

formado por um conjunto de relações que combinam informação, 

imaginação e introspecção em uma interpretação do espaço físico e 

psíquico. Não estou atribuindo agência para a visualidade, mas, como é 
agora um lugar comum, trato-a como uma prática discursiva para 

representar e regular o real que tem efeitos materiais (Mirzoeff, 2016, 
p. 748). 

 

 

524

https://www.premiopipa.com/gliceria-tupinamba/


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

Em 2018, Glicéria teve a oportunidade de examinar de perto um manto 

Tupinambá no Musée du quai Branly, o que foi fundamental para sua pesquisa e 

confecção de novas peças da exposição “Kwá yepé turusú yuriri assojaba Tupinambá”, 

pois ela reconheceu as técnicas e materiais utilizados. Ao observar que esses objetos 

sagrados haviam sido confeccionados por mulheres no passado, Glicéria destacou o 

caráter feminino do manto (Caffé; Gontijo, 2023, p. 28). 

A exposição ‘Kwá yepé turusú yuriri assojaba Tupinambá’ destaca a profunda 

conexão espiritual e política em torno do manto Tupinambá, cuja confecção foi guiada 

pelos Encantados, seres espirituais que orientaram a curadora Glicéria Tupinambá. 

Inicialmente, a equipe planejava criar um manto interativo, mas, ao seguir as orientações 

espirituais, a decisão foi proteger esse saber ancestral, resguardando o processo. A 

exposição apresenta o manto como um objeto vivo, atuante no espaço museológico, que 

transcende o ambiente expositivo. A língua Nheengatu, utilizada na mostra, reforça a 

importância da recuperação cultural e política dos Tupinambá. Três mantos foram 

confeccionados para a exposição, sendo o principal adornado com 4500 penas de aves, 

simbolizando a luta pela demarcação de terras. Além disso, fotografias de Lívia Melzi, 

que investigam o contexto de conservação de mantos em museus europeus, destacam a 

complexa relação entre os povos indígenas e as instituições coloniais. A abertura da 

exposição coincidiu com as manifestações contra o PL 490, que ameaça os direitos 

territoriais indígenas (Caffé; Gontijo, 2023, p. 33-38). 

 

Figura 3 – Exposição Kwá yapé turusú yuriri assojaba Tupinambá na Galeria 

Fayga Ostrower, Funarte, Brasília, em setembro de 2021.  

 

Fonte: Caffé; Gotijo, 2023, p.31. 

525



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

Como já mencionado o debate ambiental contemporâneo é indissociável da pauta 

indígena, já que as idiossincrasias das diferentes etnias se perpetuam em relação com a 

natureza, não em um sentido romantizado, que pode levar à ideia de que os povos 

originários não possuem historicidade, mas pensando em toda a cosmologia do humano 

com o mundo que o cerca. O manto Tupinambá é inserido neste contexto quando as penas 

da ave guará, que estão nas representações coloniais do manto e eram usadas para a sua 

confecção já não são mais encontradas com facilidade.  

 

O pássaro guará que emprestava suas penas vermelhas aos mantos 

escarlates dos antepassados é muito raro hoje em dia. Os Tupinambá 

sonham que eles repovoem suas terras e, para isso, é necessário garantir 

a demarcação de seu território para que a natureza se recomponha 

(Caffé; Gontijo, 2023, p. 47). 
 

Costa (2022, p. 46) afirma que há uma relação direta entre o bem estar da terra e 

da população que nela reside, isso perpassa a questão da subsistência, mas não se resume 

a ela. Um dos componentes fundamentais desse cenário para os Tupinambá são os 

Encantados, a luta pela retomada da terra não é somente para eles, mas também para os 

Encantados. Em entrevista, Glicéria Tupinambá afirmou que luta pelos Encantados, os 

antepassados que foram assassinados e que necessitam de uma terra para descansar seu 

espírito “Porque, quando as pessoas morrem, a pessoa não vai para outro plano, não vai 

pro infinito, não vai lá pro horizonte, lá pra cima do céu, não existe isso. Existe que a 

pessoa morreu e o espírito fica aqui perambulando. E o espírito precisa de paz, precisa de 

descanso” (Ubinger, p. 59, 2012) 

 A arte indígena contemporânea se insere em um movimento artístico, mas ela é 

indissociável de uma luta política de contestação social e da luta pelo reconhecimento dos 

territórios dos povos originários. Costa (2022, p. 36) afirma que apesar da dificuldade 

metodológica, a produção cultural dos povos indígenas passou a ser mencionada pela 

historiografia da arte como o estágio inicial da arte dita brasileira, como uma tentativa de 

atribuir um lugar aos povos ditos originários, criando uma noção errônea da arte indígena 

onde ela fica presa ao passado, sem possibilitar a compreensão dos processos pelos quais 

essas populações passaram e de que modos isso poderia se refletir em uma produção 

contemporânea. 

A retomada dos saberes em torno do manto e sua importância, não só espiritual e 

social, mas também artística, combatem essa visão, de que as produções indígenas se 

limitam a um passado mítico e distante.  Isso, por sua vez, está no cerne das concepções 

de Jaider Esbell (2020) sobre as conceituações da arte indígena contemporânea, 

compreendida e contextualizada por seus próprios autores, de modo a reivindicar espaços 

526



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

e produzir narrativas próprias no mundo contemporâneo. Para o artista, trata-se de uma 

prática que se configura como um “composto de atos mais elevados”: 

 

Da prática artística como composto de atos mais elevados. Como 

conjunto ritualístico mais que mítico chegando a pajelagem. Como 

prática xamânica, curativa e psicomedicinal. Como um conector para 

fatos históricos e como um disparador de sinapses para mundos que 

existem, mas não são como os que a gente tem acesso. Um artista não 

se desenvolve com imposições. As imposições violentas podem ser 

muito perigosas para as mentes sensíveis de artistas. Por fim não vou 

deixar de lembrar que em tudo há armadilhas e que nós, os indígenas, 

precisamos de uma armadilha para identificar armadilhas e quem sabe 

esta não seja exatamente a AIC – Arte Indígena Contemporânea, feita e 

contextualizada por seus autores próprios (Esbell, 2020). 

  

Considerações finais 

 

Pensar na Arte Contemporânea Indígena demanda pensar em preservação 

ambiental, em questões de demarcação de terras indígenas e em políticas públicas de 

permanência das diversas etnias nos seus territórios. Além da importância que criações 

como a de Glicéria Tupinambá tem para sua comunidade, ela provoca discussões que 

permeiam a sociedade como um todo, trazendo para a reflexão das pessoas não indígenas 

como suas ações tem impacto em outros povos. Precisamos refletir sobre quais as 

reparações que não indígenas brancos precisam acionar frente ao passado de usurpações.  

A preservação da diversidade de saberes, neste caso, os conhecimentos 

tradicionais de povos indígenas, é essencial para a sustentabilidade ecológica e a justiça 

social. A imposição de um modelo hegemônico de conhecimento, promovido 

principalmente pela ciência ocidental, muitas vezes desvaloriza práticas locais que são 

mais adequadas às condições ambientais e culturais específicas. Essa mentalidade 

reducionista, que padroniza a produção de mercadorias e as mentalidades por meio de 

monoculturas, ignora a complexidade dos ecossistemas e acaba marginalizando os 

saberes tradicionais. A diversidade de conhecimentos é fundamental para promover 

alternativas mais justas, sustentáveis e capazes de preservar a biodiversidade natural e 

cultural, “[…] a uniformidade e a diversidade não são apenas maneiras de usar a terra, 

são maneiras de pensar e de viver” (Shiva, 2003, p. 17). 

Ao refletirmos sobre o histórico de uso do manto pela aristocracia europeia, 

conseguimos perceber que ele representa um troféu dos “feitos” da colonização. E a sua 

retomada pelo Estado Brasileiro e pelo povo Tupinambá representa uma agência, que 

simboliza a luta dos povos originários desde o início da colonização. Seus usos 

contemporâneos têm significado espiritual, cultural e social para o seu povo, mas também 

527



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

representa um ensinamento para o restante da sociedade brasileira, de valorização da 

cultura dos diversos povos originários e de que eles constituem parte ativa na sociedade 

contemporânea e não um passado mítico.   

 

Referências 

 
ABDALA, V. Museu Nacional confirma retorno de Manto Tupinambá ao Brasil . Site 

Agência Brasil. Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2024-
07/museu-nacional-confirma-retorno-de-manto-Tupinambá-ao-brasil. Acesso em: 23 set. 

2024.  

 
ANDRADE, R. M. Vestir-se de almas ancestrais: Glicéria Tupinambá aponta o caminho. 

dObra[s] – revista da Associação Brasileira de Estudos de Pesquisas em Moda, [S. l.], 
n. 40, p. 150-161, 2024. Disponível em: 

https://dobras.emnuvens.com.br/dobras/article/view/1814. Acesso em: 24 set. 2024. 
 

ALBERT, B.; KOPENAWA, D. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2015. 
 

BANIWA, D. O que os jovens indígenas querem? In: PEDROSA, Adriano; MESQUITA, 
André; SCHWARZ, Lilia Moritz (orgs.). Histórias Brasileiras: Antologia. São Paulo: 

MASP, 2023. p. 400-403.  

 
BBC Brasil. Rio Grande do Sul ainda vai viver muitos eventos extremos, dizem cientistas 

brasileiras que colaboraram com IPCC. 2024. Site Online. Disponível em: 
https://www.bbc.com/portuguese/articles/czkv2mrdv31o. Acesso em: 23 set. 2024.  

 

CAFFÉ, J.; GONTIJO, J. Expor o sagrado: o caso do manto Tupinambá na exposição 
Kwá Yepé Turusú Yuriri Assojaba Tupinambá. MODOS: Revista de História da Arte, 

Campinas, SP, v. 7, n. 2, p. 23-47, 2023. DOI: 10.20396/modos.v7i2.8670562. 
 

COSTA, C. M. P. R. O retorno do manto Tupinambá: diálogos para a construção de uma 

história da arte indígena. 2022. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em História 
da Arte). Escola de Belas Artes, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 

2022. 
 

DAS ARTES. Glicéria Tupinambá ganha exposição com manto tupinambá. 29 ago. 2023. 

Site Online. Disponível em: https://encurtador.com.br/mrop9. Acesso em: 29 ago. 2025.  
 

DIDI-HUBERMAN. G. Diante do Tempo: história da arte e anacronismo das imagens. 
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2015. 

 

DOMINGUES, J. E. O deslumbrante Manto Tupinambá de penas vermelhas volta ao 
Brasil. Ensinar História, 2024. Disponível em: https://ensinarhistoria.com.br/o-

deslumbrante-manto-Tupinambá-de-penas-vermelhas/.  Acesso em: 23 set. 2024. 
 

ESBELL, J. A Arte Indígena Contemporânea como armadilha para armadilhas. Galeria 

Jaider Esbell, 9 jul. 2020.  
 

528

https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2024-07/museu-nacional-confirma-retorno-de-manto-Tupinambá-ao-brasil
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2024-07/museu-nacional-confirma-retorno-de-manto-Tupinambá-ao-brasil
https://dobras.emnuvens.com.br/dobras/article/view/1814
https://www.bbc.com/portuguese/articles/czkv2mrdv31o
https://encurtador.com.br/mrop9
https://ensinarhistoria.com.br/o-deslumbrante-manto-Tupinambá-de-penas-vermelhas/
https://ensinarhistoria.com.br/o-deslumbrante-manto-Tupinambá-de-penas-vermelhas/


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

ESBELL, J. Entrevista ao Brasil de Fato: “Arte indígena desperta uma consciência que o 

Brasil não tem de si mesmo”. Brasil de Fato, 2021. Disponível em: 
https://www.brasildefato.com.br. Acesso em: 08 out. 2024.  

 
FEDERICI, S. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva (Coletivo 

Sycorax, trad.). São Paulo: Editora Elefante, 2017. 

 
FERDINAND, M. Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho. Ubu 

Editora, 2022. 
 

FRANÇOZO, M. C. De Olinda a Holanda: o Gabinete de Curiosidades de Nassau. 

Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2014. 
 

G1. Manto Tupinambá: entenda como o item repatriado era usado em rituais 
antropofágicos e por lideranças indígenas no Brasil. Site Online. 2024. Disponível em: 

https://g1.globo.com/rj/rio-de-janeiro/noticia. Acesso em 08 out. 2024.  

 
JESUS DA SILVA, G. Arenga Tata Nhee Assojoba Tupinamabá. Tellus, 21, n. 46, p. 

323–339, 2022. Disponível em: https://www.tellus.ucdb.br/tellus/article/view/816. 
Acesso em: 10 nov. 2025. 

 

KRENAK, A. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 
 

LATOUR, B. Diante de Gaia: oito conferências sobre a natureza no Antropoceno. Ubu 
Editora, 2020. 

 

LUNA, G. A. G.; FLORES, M. B. R.; MELO, S. F. Arte Indígena Contemporânea 
Decolonialidade e ReAntropofagia: Contemporary Indian Art Decoloniality and 

Reanthropogagy. Farol, [S. l.], v. 17, n. 25, 2022. Disponível em: 
https://periodicos.ufes.br/farol/article/view/35982. Acesso em: 8 out. 2024. 

 

MITCHELL, W. J. T. Mostrar o ver: Uma crítica à cultura visual. Interin, vol. 1, núm. 1, 
2006, p.1-20. 

 
MITCHELL, W. J. T.. O que as imagens realmente querem? In: ALLOA, E. (org.). 

Pensar a Imagem. Belo Horizonte: Editora Autêntica, 2018. p.165-190.  

 
MIRZOEFF, N. How to See the World: An Introduction to Images, from Self-Portraits to 

Selfies, Maps to Movies, and More. Londres: Penguin Books, 2015. 
 

MIRZOEFF, N. O direito a olhar. ETD - Educação Temática Digital, Campinas, SP, v. 

18, n. 4, 2016. p. 745–768. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8646472. Acesso em: 8 

out. 2024. 
 

MONTEIRO, C. Colonial Representations of Brazil and their current display at Western 
museums: The Mauritshuis case and the Dutch Gaze. Dissertação (Mestrado em Arts & 

Culture). Universidade Leiden, 2019.  

 
MUSEU DE ARTE MODERNA DO RIO DE JANEIRO (MAM Rio). Glicéria 

Tupinambá. Site Online. 2023. Disponível em: https://mam.rio/programacao/atos-de-
revolta-tupinamba/. Acesso em: 08 out. 2024.  

529

https://www.brasildefato.com.br/2021/11/03/jaider-esbell-arte-indigena-desperta-uma-consciencia-que-o-brasil-nao-tem-de-si-mesmo
https://g1.globo.com/rj/rio-de-janeiro/noticia/2024/07/13/manto-tupinamba-entenda-como-o-item-repatriado-era-usado-em-rituais-antropofagicos-e-por-liderancas-indigenas-no-brasil.ghtml
https://www.tellus.ucdb.br/tellus/article/view/816
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/8646472
https://mam.rio/programacao/atos-de-revolta-tupinamba/
https://mam.rio/programacao/atos-de-revolta-tupinamba/


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

 

NATIONAL GALLERY. Hanneman, Adriaen. Dutch Painting of the Seventeenth 
Century. s/d. Documento. Disponível em: https://www.nga.gov/collection/artist-

info.1371.pdf. Acesso em: 24 set. 2024.  
 

PRATT, M. L. Os olhos do Império. Relatos de viagem e transculturação. Bauru, SP: 

EDUSC, 1999. 
 

SHIVA, V. Monoculturas da mente: perspectivas da biodiversidade e da biotecnologia. 
São Paulo: Gala, 2003. 

 

TUPINAMBÁ, G. O manto é feminino. Assojaba I Kunhãwara. In.: TUGNY, A. et. al. 
Kwá yepé turusú yuriri assojaba Tupinambá: essa é a grande volta do manto Tupinambá. 

São Paulo: Conversas em Godwana, 2021. p. 18-26 
 

UBINGER, H. Os Tupinambá da Serra do Padeiro: religiosidade e territorialidade na 

luta pela terra indígena. 2012. 189f. Dissertação (Mestrado em Antropologia) 
Universidade Federal da Bahia, Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, Bahia, 2012. 
 

Artigo recebido em: 25/02/2025  

Artigo aprovado para publicação em: 27/08/2025  

Editor (a) responsável: Larissa Molina Manfré 

 

 
1 A Covid-19 é uma infecção respiratória aguda causada pelo coronavírus SARS-CoV-2, potencialmente 

grave, de elevada transmissibilidade. Em 11 de março de 2020, a COVID-19 foi caracterizada pela OMS 

como uma pandemia. Para mais, ver: https://www.paho.org/pt/covid19/historico-da-pandemia-covid-19.  
2 Glicéria Jesus da Silva, conhecida como Célia Tupinambá, é artista e ativista da aldeia Serra do Padeiro, 

na Terra Indígena Tupinambá de Olivença (sul da Bahia). Através da importância de sua produção artística, 

foi indicada ao Prêmio PIPA de Arte Contemporânea em 2022 e 2023, sendo uma das quatro vencedoras 

da edição de 2023. Neste texto, optamos por nos referir a ela como Glicéria Tupinambá ou simplesmente 

Célia, nome pelo qual a própria artista se apresenta. 
3 Eles encontram-se nas seguintes instituições europeias: Nationalmuseet Etnografisk Samling 

(Copenhagen, Dinamarca); Museum der Kulturen (Basileia, Suíça); Musée Royal d’Art et d’Histoire 

(Bruxelas, Bélgica); Musée du Quai Branly (Paris, França); Museo di Storia Naturale, Università degli 

Studi di Firenze (Florença, Itália); ‘Museum Septalianum’, Biblioteca Ambrosiana di Milano (Milão, Itália) 

(Caffé; Gontijo, 2023, p. 45). O manto que estava na Dinamarca foi devolvido em julho de 2024.  

530

https://www.nga.gov/collection/artist-info.1371.pdf
https://www.nga.gov/collection/artist-info.1371.pdf
https://www.paho.org/pt/covid19/historico-da-pandemia-covid-19%23:~:text=Em%2011%20de%20mar%C3%A7o%20de,pa%C3%ADses%20e%20regi%C3%B5es%20do%20mundo

