
História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

UN SECRETO A VOCES: 

Los Campos De Concentración en El Cine  

Durante La Segunda Guerra Mundial 

 

AN OPEN SECRET:  

Concentration Camps in Film During World War II 

 
Lior Zylberman1 

 
Resumen: Este trabajo tiene como objetivo examinar cómo caracterizado el campo de 

concentración nazi en una serie de películas durante los años del nazismo. Se ha discutido 

enormemente la manera en que el cine ha representado el Holocausto, creando lo que algunos 

autores han denominado el “imaginario genocida”, pero los trabajos sobre la producción 

cinematográfica durante los años previos, durante los años de la Segunda Guerra Mundial, suelen 

tener un menor espacio de discusión. De este modo, este texto se propone explorar la 

representación de los campos de concentración durante los años del nazismo en un determinado 

corpus de películas. Con estas, se indagará qué imaginario sobre los campos forjan como también 
qué narrativas o motivos narrativos presentan.  

Palabras clave: Campo de concentración, Nazismo, Segunda Guerra Mundial, Cine, Imaginario. 

 

Abstract: This paper aims to examine how Nazi concentration camps were portrayed in a series 

of films produced during the Nazi period. While there has been extensive discussion on how 

cinema has represented the Holocaust — creating what some authors have called the “genocidal 

imaginary” — studies focusing on film production from that period, specifically during World 

War II, have usually received less attention. This study, therefore, seeks to explore the 

representation of concentration camps in a specific corpus of films from that era. Through these 

works, we investigate the imaginaries they construct about the camps, as well as the narratives 

and recurring motifs they present. 

Keywords: Concentration camp, Nazism, World War II, Cinema, Imaginary. 

 

Presentación 

 

A partir de 1944, con la avanzada de la Unión Soviética en territorio europeo 

oriental, comenzaron a conocerse imágenes de los campos de exterminio nazi. La prensa 

escrita — como el ensayo de Vasili Grossman El infierno de Treblinka —, el 

fotoperiodismo — como bien ha presentado Barbie Zelizer (1998) — o el cine — 

Majdanek — cmentarzysko Europy (Aleksander Ford, 1944) — dieron cuenta de las 

características de esos sitios en los últimos meses de la contienda bélica. Ese horror pronto 

tendría una exposición mediática aún mayor a partir del registro fotográfico y 

cinematográfico de los campos de concentración liberados por los Aliados, volviéndose 

esas imágenes la base para nuestra memoria tanto sobre las atrocidades nazis como del 

Holocausto. 

 
1 Profesor en la Universidad de Buenos Aires y en la Universidad Nacional de Tres de Febrero. Investigador 

del CONICET con sede en el Centro de Estudios sobre Genocidio de la Universidad Nacional de Tres de 

Febrero. Doctor por la Universidad de Buenos Aires. Correo electrónico: liorzylberman@gmail.com. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3500-2781. 

291

https://orcid.org/0000-0002-3500-2781


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Con el tiempo, las imágenes fueron extraviando su poder comunicacional en pos 

de una fuerza simbólica singular — el pasaje del recuerdo al olvido aludido por Zelizer 

en su basal obra — generando a su vez un imaginario sobre el Holocausto en particular 

como del genocidio en general (Torchin, 2007). A partir de la circulación de esas 

fotografías y los documentales producidos posteriormente con los registros de los 

Aliados, ese imaginario generó una operación particular en el conocimiento popular sobre 

los campos nazis: no solo se trastocaron y usaron imágenes de campos diversos para 

aludir a otros campos o a otros momentos del exterminio de los judíos — es decir, las 

imágenes de la liberación para dar cuenta del funcionamiento de dichos sitios en una etapa 

anterior o bien referirse al registro de Bergen-Belsen, por citar un caso, para describir 

Auschwitz — sino también que se generó una confusión — no menor — entre las 

características del campo de concentración y el campo de exterminio. En efecto, como 

señalan numerosos investigadores del nazismo, el campo de exterminio fue la 

“verdadera” invención del nazismo, tanto por la voluntad de exterminio como también la 

posibilidad de organizar racionalmente la muerte en términos industriales (Bauman, 1997; 

Hilberg, 2005); mientras que el campo de concentración era un espacio de confinamiento 

ya utilizado por otros países, al menos, desde el siglo XIX.  

Se ha discutido enormemente en torno al conocimiento que la sociedad alemana 

en particular y el mundo en general poseía sobre los centros de exterminio antes de la 

finalización de la guerra; sin embargo, los campos de concentración en tanto espacio de 

confinamiento para aquellos que el Tercer Reich consideraba enemigos — políticos o 

raciales — del Tercer Reich eran conocidos por la sociedad desde los inicios del régimen. 

El cine, en especial el producido en los Estados Unidos, se hizo eco de ese 

conocimiento y, luego de la entrada de aquel país en la Segunda Guerra Mundial, produjo 

una serie de películas de ficción donde el campo de concentración era uno de los 

escenarios donde se desarrollaba parte o alguna instancia de sus tramas. Si bien una vez 

finalizada la guerra se produjeron — y hoy en día se continúan realizando — numerosas 

películas sobre los campos nazis — de concentración y de exterminio —, me interesa 

reparar aquí en algunas películas que representaron los campos antes de 1945; es decir, 

en un momento en el cual el imaginario genocida1 aún no existía. Sin dudas, esas 

representaciones se encuentran vinculadas de algún modo con el conocimiento que se 

tenían sobre esos sitios en aquella época y resulta sugerente pensar el modo en que estos 

espacios fueron incorporados a las narrativas de esas películas.

Así, en el marco de una investigación que llevo adelante sobre la representación 

del genocidio en el cine, interesándome en la actualidad a pensar cómo se han filmado 

292



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

los espacios de exterminio, este texto tiene como objetivo pensar la manera en que han 

sido representados los campos de concentración en una serie de películas antes de la 

finalización de la guerra, cuando estos espacios se encontraban verdaderamente en 

funcionamiento. Me interesa así indagar el imaginario2 que se fue configurando en torno 

a los campos y qué narrativas se construyeron en torno a estos.  

 Desde los inicios del régimen nazi, fue este mismo quien llevó adelante una tarea 

de propaganda para informar sobre ellos, dando así cuenta no solo de la existencia de los 

campos sino también de imágenes; asimismo, los primeros liberados — sobre todo 

opositores políticos — brindaron en su época testimonio sobre los campos, permitiendo 

no solo denunciar el sistema de campos de concentración nazi sino también imaginarlos3.  

No me interesa pensar únicamente los grados de “semejanza” de las 

representaciones que hacen estas películas sino focalizarme a partir del binomio espacio 

y terror. Efectivamente pretendo analizar cómo se han representado esos espacios 

contrastándolos con su lógica de uso, es decir de su vínculo con la violencia y el terror; 

en otras palabras, el uso del campo de concentración como herramienta del terror.  

El propósito con este texto no es llevar adelante un recorrido historiográfico sobre 

la representación de los campos nazis en el cine ni tampoco alcanzar una exhaustividad. 

Producidas por grandes estudios o por los del poverty row4, el corpus elegido será 

entonces un muestrario que no pretende ser la totalidad de las películas sobre el tema, 

pero sí, creo yo, alcanzarán para dar cuenta sobre el conocimiento de los campos de 

concentración en su momento, siendo este una especie de secreto a voces, lugares 

clandestinos, al margen de la ley, pero que prácticamente sus características eran por 

demás conocidas.  

 

Campo de concentración y campo de exterminio 

 

Excede a los objetivos de este trabajo efectuar una pormenorización de la historia 

de los campos de concentración nazis ya que existe numerosa bibliografía al respecto; por 

lo tanto, en lo que sigue realizaré un recorrido más bien breve y esquemático que servirá 

para caracterizar mínimamente el objeto de estudio.  

Los campos de concentración se erigieron en Alemania en los primeros meses del 

nazismo en el poder; para inicios de 1933, dichos campos tenían como fin la confinación 

de los opositores sin juicio previo. Cuando todavía el nazismo no poseía el poder absoluto, 

los campos eran lugares de “régimen de custodia” (Wachsmann, 2015, p. 164-165) para 

opositores políticos, ideológicos y lo que los nazis entendían como antisociales. Con el 

293



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

tiempo, los campos se volvieron una red, un verdadero sistema que fue evolucionando 

con los años cumpliendo así un rol nodal dentro del régimen.  

Resulta común confundir e incluso utilizar como sinónimos el campo de 

concentración con el de exterminio cuando en verdad cada uno tenía una función y razón 

de ser específica. Los campos de exterminio tuvieron un número más acotado y un uso 

singular: el exterminio de los judíos en el marco de la denominada Operación Reinhard 

(Aktion Reinhard) (Arad, 1987). Si bien el imaginario genocida sitúa a Auschwitz como 

el epicentro de las atrocidades nazi y del Holocausto, este campo fue más una excepción 

que la regla. Auschwitz fue tanto un campo de concentración, de exterminio y de trabajo 

no solo de (y para) judíos, iniciándose su historia años antes de que se tomara la decisión 

de implementar la Solución Final (Dwork y van Pelt, 1996; Rees, 2007).   

Como señalan los investigadores del nazismo hubo en realidad diferentes tipos de 

campos, de los cuales el de concentración era sólo uno: los nazis erigieron campos de 

trabajo y de trabajos forzados, campos de exterminio, campos de tránsito y campos de 

prisioneros de guerra. Con el tiempo, sobre todo con el devenir de la Segunda Guerra 

Mundial, la distinción entre los campos de concentración y los campos de trabajo se hizo 

difusa, ya que en los de concentración se realizaban trabajos forzados (Zadoff, 2004, p. 

179).  

Las diversas historias sobre los campos han establecido una posible periodización 

para el estudio y análisis de sus usos, se trata de tres períodos con características 

particulares: 1933-1936, 1936-1942 y 1942-1945 (Zadoff, 2004, p. 178). El primer 

momento corresponde a la llegada del nazismo al poder y a su consolidación, aquí los 

campos de concentración fueron destinados principalmente a la detención de los 

adversarios políticos del Partido. En el segundo período (1936-1942), prácticamente 

todos los campos de concentración creados durante el primer período fueron 

desmantelados con la excepción de Dachau para construir nuevos y más grandes con el 

fin de alojar una mayor cantidad de prisioneros. Es también durante este período que 

comenzó la Segunda Guerra Mundial y que se establecieron campos de trabajo, de 

trabajos forzados y de “reeducación”. A finales de 1941 y comienzos de 1942, cuando los 

nazis adoptaron la política oficial de eliminación del judaísmo europeo, se construyeron 

campos de exterminio en Chelmno, Treblinka, Sobibor, Bełżec. Majdanek y Auschwitz, 

todos ellos ubicados en la Polonia ocupada. A diferencia de los otros campos de 

exterminio, Auschwitz fue a la vez campo de concentración y de exterminio, siendo 

Birkenau su centro de exterminio y funcionando en el mismo complejo diversos 

subcampos que actuaban como campos de trabajos forzados.  Durante el tercer período, 

294



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

desde febrero de 1942 hasta el final de la guerra, los prisioneros de los campos de 

concentración fueron oficialmente obligados a trabajar en la industria bélica, produciendo 

armas y otros productos esenciales para la economía de guerra alemana.  

Las condiciones de vida en los campos de concentración nazis variaron de período 

en período y de campo en campo. Entre 1933 y 1936, el trabajo, la comida y el alojamiento 

eran relativamente tolerables y la mayoría de los prisioneros permanecían detenidos sólo 

por un año aproximadamente. Durante el segundo período y los comienzos del tercero, 

muchos prisioneros murieron en los campos como resultado del tratamiento brutal que 

recibían, las duras condiciones de trabajo, la desnutrición, el hacinamiento y las 

enfermedades que de ello se derivaba. Para 1943, si bien se implementó la consigna 

“muerte por trabajo” las condiciones mejoraron relativamente ya que los nazis querían 

que los prisioneros trabajasen eficientemente en la industria de armamentos. Los 

prisioneros de los campos de concentración no tenían el menor poder de decisión, si un 

prisionero no obedecía una orden era severamente castigado con azotes, confinamiento, 

privación de alimentos o de otras formas: la tortura era, entonces, una práctica habitual.  

 

Los campos y el terror 

 

Los campos de concentración eran conocidos por la población alemana y mundial 

desde sus comienzos, la prensa alemana en general y la nazi en particular se hizo eco de 

estas instalaciones desde los primeros días del régimen. Si bien la prensa nazi publicaba 

información y fotografías sobre estos sitios en términos propagandísticos como 

verdaderos centros de rehabilitación, muchos de los prisioneros liberados pronto 

denunciaron las verdaderas condiciones de vida que en nada se parecían a las divulgadas 

por la prensa oficial.  

Si los campos formaban parte del conocimiento cotidiano se debía a que así lo 

querían los nazis ya que, como señala Bruno Bettelheim, estos tenían como fin  

 

aterrorizar a los susceptibles de oponerse a los nazis y también hacer 

que el terror al castigo cundiese entre la población alemana (…) así, 

desde el principio mantuvieron hasta cierto punto la ficción de que los 

campos se emplearían para reeducar a los que se oponían al régimen y 

destruir a los que se resistieron a tal reeducación (Bettelheim, 1981, p. 

58). 
 

El objetivo político y social de los campos de concentración consistía entonces en 

aterrorizar, empleando a este sitio como “un instrumento para controlar a toda la 

población”:  

295



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

así, la existencia de campos de concentración donde se castigaba 

severamente a los que se oponían al régimen era objeto de amplia y 

frecuente publicidad, pero lo que ocurría en los campos sólo se sugería 

mediante insinuaciones destinadas a crear miedo (Bettelheim, 1981, p. 

60). 

 

Ya en su temprana investigación sobre los campos de concentración publicada 

originalmente en 1946, Eugen Kogon entendía a dicho sistema como una forma de 

“dominio por el miedo” (Kogon, 1965, p. 19). De este modo, lejos se debe estar de pensar 

a los campos de concentración como un fenómeno caótico o impulsivo, sino que, 

siguiendo la tesis que plantea Wolfgang Sofsky, estos deben ser analizados como un modo 

de “organizar el terror”, entendiéndolos como un sistema en el cual el terror se 

implementaba de manera metódica para deshumanizar, someter y destruir a los 

prisioneros (Sofsky, 2016). En consecuencia, en su análisis del sistema de campos de 

concentración, Sofsky detalla los modos en que el terror se enfocó a deshumanizar a las 

personas allí confinadas a través de la destrucción de la identidad — volviendo a los 

prisioneros en números o el uso de uniformes —, la dignidad — el aseo personal o la 

alimentación, por ejemplo — y la individualidad; así, la deshumanización conducía a que 

cualquier posibilidad de resistencia efectiva fuera eliminada.  

El terror no era una mera sensación, sino que este se accionaba por medio de la 

violencia tanto sobre los cuerpos como también sobre las mentes, ya que, por medio de 

la violencia psicológica, argumenta Sofsky, se quebrantaba la voluntad de los prisioneros 

para crear así un ambiente de miedo constante; y para que el terror fuera efectivo, la 

violencia era ejercida de manera arbitraria, generando de este modo una sensación de 

incertidumbre y desesperación. En los primeros años del régimen, donde el campo de 

concentración no solo era conocido, sino que los prisioneros que sobrevivían a la 

violencia y al trabajo forzado eran liberados, el reintegro a la sociedad presuponía también 

una táctica para desplegar el terror sobre el resto de la sociedad, funcionando así como 

una posible advertencia para “los de afuera”. Finalmente, es preciso mencionar que los 

campos, una vez degradada la SA (Sturmabteilung) en el aparato nazi, eran controlados y 

vigilados por la Lager-SS, una unidad de élite encargada únicamente de administrarlos y 

custodiarlos. Esta unidad, que utilizaba la Totenkopf (la calavera) en el uniforme, estaba 

compuesta por soldados seleccionados con un riguroso criterio y entrenados para realizar 

y soportar las tareas más duras en esos sitios.  

En ese contexto, la posibilidad de fuga por parte de los prisioneros era imposible; 

eso no quita, desde ya, que no haya habido intentos e incluso algunos exitosos — como 

lo fue en el campo de Sobibor en 1943, por ejemplo, o el caso de Rudolf Vrba y Alfred 

296



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Wetzler quienes escaparon de Auschwitz en 1944 y proporcionaron un informe detallado 

sobre las cámaras de gas y los crematorios; sin embargo, la gran mayoría de los intentos 

de fuga fracasaron y los prisioneros recapturados fueron terriblemente torturados o 

asesinados a modo de castigo.  

Con este breve recorrido, mi intención fue tratar de comprender en forma sucinta 

los campos nazis y advertir que de forma temprana estos eran conocidos tanto por su 

existencia como por su uso al tiempo que dispositivo político y social. Algunos de los 

aspectos recién mencionados serán puestos en tensión con las representaciones efectuadas 

por las diversas películas que se analizarán.  

 

Hollywood y los (campos) nazi 

 

 Hasta el ingreso de Estados Unidos a la Segunda Guerra Mundial, las relaciones 

entre los estudios y productoras de Hollywood con la Alemania nazi resultaron 

ambivalentes. Por un lado, en lo que respecta a su carácter antisemita, los mogules de los 

grandes estudios no quisieron que sus producciones revelen sus orígenes judíos, ya que 

estos se consideraban estadounidenses antes que judíos, (Gabler, 1989); incluso 

accedieron a no hacer películas antinazis para no perder su cuota de mercado en Alemania 

y los países posteriormente ocupados5 a costa también de perder trabajadores — técnicos 

o actores — judíos. Por otro lado, como desarrolló Thomas Doherty (2013), en Estados 

Unidos existió una fuerte presión y lobby diplomático por parte de Alemania para detener 

cualquier producción crítica contra ese país. Así y todo, algunas productoras 

independientes lograron realizar algunas películas antinazis, siendo la Warner el primer 

gran estudio que finalmente decidió hacer una película explícitamente antinazi en 1939 

con Confessions of a Nazi Spy (Anatole Litvak, 1939). El inicio de la Segunda Guerra 

Mundial torció la balanza, iniciando así una producción antinazi más extensa volviéndose 

mayor luego del ataque a Pearl Harbor por parte de Japón y la entrada de los Estados 

Unidos al conflicto bélico. De este modo, a partir de 1942 no solo Hollywood hizo 

películas antinazis, sino que el propio gobierno activó un sistema de propaganda dentro 

del cual el cine tuvo un lugar central (Harris, 2014).  

Si bien trabajos como los de Doherty o de Jeremy Hicks (2012), uno de los más 

considerados en torno a los primeros films sobre el Holocausto, han posado su mirada en 

la persecución de los judíos antes de la finalización de la guerra, en estos la representación 

de los campos de concentración no ha sido del todo expuesta. En lo que sigue, presentaré 

297



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

algunas observaciones en torno a una serie de películas que expusieron en la pantalla los 

campos a partir de las consideraciones antes mencionadas. 

 

Hitler en el título6 

 

La primera producción de Producers Releasing Corporation, el más pequeño y 

menos prestigioso de los estudios de Hollywood, fue Hitler – Beast of Berlin (Sherman 

Scott, 1939), que para su primer estreno tuvo que quitar el nombre del Canciller del título 

para no ofender a los alemanes. Dirigida por Sam Newfield bajo el seudónimo de 

Sherman Scott, la película narra la historia Hans Memling quien forma parte de un 

movimiento de resistencia antinazi; por una delación, Hans es encontrado y enviado a un 

campo de concentración. Sometido a torturas y a trabajos forzados, logrará fugarse para 

reencontrarse con su esposa y continuar militando contra el nazismo.  

Realizada con un magro presupuesto — la PRC fue uno de los exponentes de los 

estudios del Poverty Row —, la película se alza con un discurso antinazi y un llamado a 

la resistencia que será característico de las películas de este corpus. Filmada cuando 

todavía la guerra en Europa no se había desatado, la película expone al nazismo 

controlando y patrullando a la sociedad toda como también su violencia en su intento de 

acallar a toda voz disidente y opositora. En forma paralela, se nos muestran formas de 

resistencia y militancia clandestina contra el régimen a partir de la organización de la que 

Hans es miembro, que se dedica, entre otras cosas, a la impresión y difusión clandestina 

de panfletos de denuncia. Con ello, sugiere que, a pesar de su carácter totalitario, el 

nazismo no tiene el apoyo completo de la sociedad alemana y que existe la posibilidad de 

organizarse contra este.  

 En ese marco, la violencia es expresada a partir del fuera de campo, por medio del 

sonido o con el uso de sombras, como podemos ver en la Figura n° 1. En esa escena, 

Albert, quien forma parte de las SS pero se ha sumado al grupo resistente, presencia una 

sesión de tortura a la que someten a un compañero resistente: en la película, el nazismo 

no tiene un lado “amable” sino que es pura brutalidad y violencia. Albert no tolerará dicha 

violencia y, en escenas siguientes, bajo los influjos del alcohol, terminará delatando a 

Hans, que será detenido y llevado a un campo de concentración.  

Este campo de concentración sin nombre se ubica a las afueras de la ciudad, en 

medio de un descampado, al cual se accede pasando una tranquera — Figura n° 2: aquí, 

las rejas de alambre de púa no forman parte del imaginario. Los detenidos son llevados a 

unas barracas — Figura n° 3 — que parecen tener extractores de aire — seguramente 

298



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

debido a las locaciones que la productora pudo encontrar para filmar —, más allá de ello 

— a los nazis no les importaba la calidad del aire en las barracas —, lo cierto es que en 

esta película se coloca a la barraca como espacio de confinamiento de los detenidos. 

Aunque con cierto espacio en las cuchetas para que los prisioneros puedan acostarse sin 

tener que compartir la cama — Figura n° 4 —, la iluminación oscura sugiere que las 

condiciones de vida allí no serán óptimas: un espacio oscuro, lúgubre e incluso sórdido.  

A pesar de que en los primeros momentos en el campo los prisioneros mantienen 

su vestimenta, pronto se inicia el proceso de deshumanización haciéndoles vestir el 

uniforme del campo — Figuras n° 5 y 6 —, posteriormente ese trato inhumano continuará 

en el marco de los trabajos forzados en el campo que los prisioneros deberán hacer — 

Figura n° 8.  

A pesar de la forma precisa en que el campo es representado, en las escenas que 

transcurren en su interior, Hitler – Beast of Berlin no alcanza a dimensionar a este sitio 

como un dispositivo de terror, incluso, como se verá, gran parte de las películas del corpus 

fallarán en esta cuestión. Esto se puede apreciar a partir de dos situaciones — que 

representan tres imaginarios — que resultan insostenibles en un sistema que hacía del 

terror su principal insumo, me refiero a las visitas y a la fuga. En Hitler – Beast of Berlin, 

el primer imaginario al que me quiero referir se constituye cuando Hans y otros 

prisioneros son visitados por sus esposas y familiares como si fuera una visita “normal” 

de cárcel — Figura n° 7; para la trama de la película, este encuentro le permite a Hans 

conocer y discutir detalles de su fuga — ellos hablan, desde ya, en forma codificada para 

que los guardias de las SS no se enteren. El imaginario que irán erigiendo estas películas 

emparenta al campo de concentración con una prisión, una prisión, quizá, con 

características más duras en cuanto al trato pero que bridan ciertas garantías — como las 

visitas o comidas. 

El segundo imaginario es la fuga. En esta película, mientras Hans trabaja en un 

campo, se evade simplemente corriendo, logrando esconderse en una carreta que 

transporta heno, para reencontrarse posteriormente con su esposa en Suiza y continuar la 

resistencia antinazi. En este film, la fuga es fácil de organizar y de realizar.  

 El tercer imaginario, que en parte se desprende del segundo, se vincula con la 

representación de los nazis, más específicamente de los guardias nazis. En escenas 

previas, los vemos como violentos, aunque organizados y eficientes en términos de 

trabajo de inteligencia, son astutos y también cultos. Sin embargo, habiendo caracterizado 

antes brevemente a los Lager-SS, en estas películas son representados como torpes, 

299



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

descuidados y con mala puntería. Así, las fugas son posibles no solo por la destreza de 

los prisioneros sino también por ineptitud de los SS.  

 

Figuras 1 al 8 – Escenas de Hitler – Beast of Berlin 

  

  

  

  

Fuente: Capturas de Hitler – Beast of Berlin, 1939 © Producers Pictures Corporation.  

 

300



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Hitler – Dead or Alive es una película de 1942, dirigida por Nick Grinde y 

producida por Ben Judell. Si bien fue distribuida por Charles House Productions, esta 

película tiene un estrecho vínculo con Hitler – Beast of Berlin ya que ambas fueron hechas 

producidas por Judell, el emprendedor del estudio Producers Releasing Corporation. En 

ese sentido, la película de Grinde seguirá ciertas características y decisiones estéticas 

vinculadas, seguramente, con el acotado presupuesto que insumió esta película, aunque 

su espíritu propagandístico le dará un tono exagerado, bordeando lo cómico e, incluso, lo 

absurdo7. 

La trama se desarrolla en los inicios de la Segunda Guerra Mundial, cuando un 

empresario ofrece una jugosa recompensa a quien logre traer a Adolf Hitler, vivo o 

muerto, para ser enjuiciado. Un grupo de gánsteres, quienes cumplieron condena en la 

prisión de Alcatraz, se ofrecen a llevar adelante la misión. Liderados por Steve Maschick, 

y tras secuestrar un avión, la banda llega a Alemania, pero pronto son descubiertos y 

llevados a un campo de concentración. De allí logran fugarse, y haciéndose pasar por un 

grupo de músicos — y ayudados por una mujer resistente — logran infiltrarse en el círculo 

de Hitler, a quien lo secuestran. Mientras los soldados intentan ingresar y liberar a su 

líder, Steve le afeita el bigote a Hitler, pareciendo ahora un hombre “común”. Eso hará 

que los soldados no lo reconozcan y lo detengan como parte de la banda. Al llevarlos 

afuera, Hitler tratará de escapar, pero recibirá un disparo de un soldado; posteriormente, 

Steve, único sobreviviente de la banda, es fusilado, dando antes un acalorado discurso 

patriótico llamando a la resistencia.  

Si bien esta película puede ser analizada desde diversas perspectivas, quisiera 

detenerme solamente en la secuencia del campo de concentración. Una vez detenidos, la 

banda es llevada a Dachau — Figura n° 9 —, un campo de concentración que previamente 

había servido como fábrica de pólvora y que conservaba, en sus inicios, algunas 

edificaciones de la fábrica. Quizá se haya elegido ubicar la acción de la película en ese 

campo por, al menos, dos razones: por un lado, porque toman un campo conocido en ese 

momento; por el otro, al ser un sitio conocido y poder así traerlo a la acción de la película, 

existía cierto imaginario sobre el campo de concentración en su época. De hecho, en la 

Figura n° 10 podemos ver una foto difundida por la propaganda oficial nazi en la cual 

arriba el primer transporte de prisioneros al campo. Notamos así que la película de Grinde, 

en su representación, mantiene el carácter fabril de su puerta de ingreso, pero con un gran 

cartel que anuncia “Konzentrationslager Dachau”, con ello, en consecuencia, el 

espectador no podrá negar el destino de los prisioneros. Ahora bien, el campo nunca tuvo 

ese enorme cartel, sino que con las sucesivas remodelaciones se le sumarán torres de 

301



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

vigilancia y en su entrada el águila nazi con su respectiva esvástica. Asimismo, al igual 

que en la película anterior, aquí tampoco el alambre de púa forma parte de la locación, 

restándole así al sitio su carácter pavoroso, que al ser filmado de día también se disminuye 

su imagen sombría. 

 
 

Figura 9 – 

Escena de Hitler – Dead or Alive 

Figura 10 ‒ 

Campo de concentración de Dachau. 

Primer transporte de prisioneros frente a 
la portería de la antigua fábrica 

 22 de marzo de 1933 

 

Fuente: Captura de Hitler – Dead or 

Alive, 1942 © Ben Judell. 

 

 

Fuente: Disponible en: https://www.kz-

gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-

historico/campo-de-concentracion-1933-
1945/. Fecha de acceso: 01 feb. 2025. 

Figura 11 – 

Escena de Hitler – Dead or Alive 

 

Fuente: Captura de Hitler – Dead or 

Alive, 1942 © Ben Judell. 

Figura 12 ‒ 

Prisioneros de camino al reparto de 
comida en el primer campo, foto 

propagandística de la SS 

 

 

Fuente: Disponible en: https://www.kz-

gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-
historico/campo-de-concentracion-1933-

1945/>. Fecha de acceso: 01 feb. 2025. 
 

 

 
 

 
 

 

302

https://www.kz-gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-historico/campo-de-concentracion-1933-1945/
https://www.kz-gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-historico/campo-de-concentracion-1933-1945/
https://www.kz-gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-historico/campo-de-concentracion-1933-1945/
https://www.kz-gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-historico/campo-de-concentracion-1933-1945/
https://www.kz-gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-historico/campo-de-concentracion-1933-1945/%3e
https://www.kz-gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-historico/campo-de-concentracion-1933-1945/%3e
https://www.kz-gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-historico/campo-de-concentracion-1933-1945/%3e
https://www.kz-gedenkstaette-dachau.de/es/sitio-historico/campo-de-concentracion-1933-1945/%3e


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Figuras 13 y 14 – Escenas de Hitler – Dead or Alive 

 

  

 
Fuente: Capturas de Hitler – Dead or Alive, 1942 © Ben Judell. 

 Por otro lado, en la Figura n° 11 vemos dos elementos que nos llaman la atención. 

Primero, el uniforme que lleva la banda luego de ser confinados en el campo se asemeja 

al uniforme utilizado en la película anterior, sugiriendo así una vestimenta más propia de 

una prisión y contrastando de este modo con el imaginario genocida actual, que refiere al 

uniforme a rayas. Sin embargo, al observar fotos de propaganda nazi de la época — Figura 

n°12 —, podemos apreciar que los uniformes de los prisioneros — entendamos que quizá 

se trata de una puesta en escena nazi — están más próximos a la película de Grinde que 

a nuestro imaginario genocida. Pese a ello, lo que sí contrasta vigorosamente con la 

realidad del campo de concentración es su puesta en escena: la banda se encuentra 

cómodamente sentada en una mesa, finalizando una comida abundante. Asimismo, en la 

pared vemos la proyección de una sombra, la sombra de los barrotes de la cárcel. De este 

modo, en Hitler – Dead or Alive también se forja el imaginario del campo de 

concentración como prisión; así, aquí también el campo no es representado en su 

dimensión terrorífica sino meramente reclusiva. De hecho, como se ve en la Figura n°13, 

la banda será espiada a través de un micrófono para nada oculto el cual Steve neutralizará 

con abundante puré de papas. Decididos a escapar — Figura n°14 — Steve llamará a un 

guardia al cual neutralizará, le quitará la llave y saldrán de la prisión; luego atacarán a 

otros SS y se harán de sus uniformes para finalmente escapar del campo. Como en la 

película anterior, se repite la representación de los guardias del campo como torpes y 

necios, y, lógicamente, con mala puntería; también se insiste con la posibilidad de 

concretar una fuga, que esta es posible. De hecho, si Steve muere en acción no es debido 

al campo — o a su intento de fuga — sino por su lucha contra Hitler — en este caso, 

cuerpo a cuerpo con el Canciller — y su espíritu resistente, olvidándose así de la 

303



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

recompensa que había iniciado todo el periplo. En consecuencia, en el marco de la 

Segunda Guerra Mundial, la película finaliza con un llamamiento a la resistencia y al 

sacrificio en pos de la libertad.  

 

La fuga del campo 

 

Como señalara antes, la fuga del campo de concentración fue un motivo recurrente 

en las narrativas de las películas del corpus. Además de las dos trabajadas en la sección 

anterior, en They Raid by Night (1942, Spencer Gordon Bennet), otra película producida 

por PRC, también podemos observar una secuencia similar. En esta ocasión, se trata de 

unos comandos británicos que deben infiltrarse en Noruega para rescatar a un general 

apresado por los nazis para que lidere la resistencia en aquel país.  

Con esa premisa, una vez en Noruega y luego de sortear traiciones y a la Gestapo, 

logran hacerse de uniformes e ingresar a un campo para liberar al General Heden. Si bien 

en la película no se explicita qué tipo de campo es — en Noruega se erigieron campos de 

prisioneros de guerra no así de concentración —, en términos narrativos y de puesta en 

escena vemos una continuidad con las películas anteriores. En esta oportunidad, el 

desacople con el imaginario del campo es excesivo, el campo no remite a ninguna imagen 

que circulara en la época ni, mucho menos, al imaginario genocida posterior. Una simple 

reja a modo de portón separa al campo de la sociedad y un solo guardia cuida el ingreso 

— Figura n°15 —, no hay alambrado de púa ni torres de vigilancia. Su interior son 

pasillos y corredores con paredes blancas y con buena iluminación — no hay nada lúgubre 

aquí —. Una vez que hallado el General, huyen abriéndose paso a los tiros — Figura n°16 

—. Más allá de su irrisoria puesta en escena — condicionada sin dudas por su bajísimo 

presupuesto —, lo cierto es que vemos las dos características — motivos narrativos antes 

mencionadas: la fuga es posible — incluso “sencilla” como en esta película —, los 

guardias nazis son incompetentes y poseen mala puntería. 

 

 

 

 

 

 

 

 

304



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Figuras 15 y 16 ‒ Escenas de la secuencia de fuga en They Raid by Night 

  

Fuente: Capturas de They Raid by Night, 1942 © Producers Releasing Corporation. 
  

Unos años después, y con mayor presupuesto, la Metro Goldwyn Mayer estrenaría 

The Seventh Cross (Fred Zinnemann, 1944). Basada en la novela de la escritora alemana 

Anna Seghers, la película sigue a siete prisioneros que escapan de un campo de 

concentración, siendo uno de ellos, George Heisler, un judío; a medida que los prisioneros 

intentan evadir la captura, la Gestapo los persigue implacablemente. El título hace 

referencia a las siete cruces que el comandante del campo manda a erigir para colgar a los 

fugitivos como advertencia para otros prisioneros. Uno a uno, los prisioneros son 

capturados y ejecutados, dejando las cruces vacías como un símbolo amenazador. Sin 

embargo, George Heisler luchará por su vida, enfrentándose a la desconfianza y prejuicio 

de la población alemana.  

De la película me interesa únicamente traer las primeras escenas, las de la fuga, 

para ver cómo hay una modificación sustancial en el imaginario. Ante todo, como vemos 

en las Figuras n°17-19, la acción transcurre de noche, logrando así que la iluminación 

brinde una noción lúgubre y de terror al campo como ninguna de las películas anteriores 

lo había hecho. No se ven las barracas, pero sí el alambrado de púa que rodea el campo; 

asimismo, hay torres de vigilancia con poderosos reflectores. De este modo, esta película 

de 1944 representa al campo de la manera en que se fijará posteriormente en el imaginario 

genocida. Si bien la trama de la película se asienta en el motivo de la fuga, la fuga del 

campo como posibilidad exitosa, en esta ocasión, su desarrollo explicita las 

consecuencias, mostrando a los nazis ya no como torpes sino como despiadados, 

terroríficos e implacables. Así y todo, en el marco de la guerra su mensaje propagandístico 

sugiere que efectivamente las fugas pueden ser exitosas, inyectando así sentimientos de 

resistencia y de solidaridad.  

 

305



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Figuras 17 y 19 – Imágenes de la secuencia de fuga en The Seventh Cross 

 

 
 

 

 

 
 

 

Fuente: Capturas de The Seventh Cross, 1944 © Loew’s. 

 

Las visitas y un poco de humor 

 

Había indicado que en Hitler – Beast of Berlin tiene lugar una escena en la que el 

protagonista es visitado por su esposa mientras él está confinado en el campo de 

concentración. Una escena similar la encontramos en The Mortal Storm (Frank Borzage, 

1940): el profesor Viktor Roth, un no ario, es detenido y enviado a un campo de 

concentración; allí confinado, su esposa irá a visitarlo.  

La película de Borzage es considerada como la primera película de un gran estudio 

— la MGM — que da cuenta del antisemitismo nazi (Goldman, 2013, p. 50), aunque 

omitiendo la palabra “judío” para señalar a la familia Roth como “no aria”. Aunque la 

película no se concentra en la experiencia concentracionaria sino en el impacto de la 

llegada del nazismo en una familia alemana, lo cierto es que la secuencia en la que 

representa el campo de concentración posee elementos sugerentes. 

También presentada de noche, la iluminación le da al campo un aspecto tenebroso; 

además, aquí no hay muros y paredones sino alambrados y torres de vigilancia, sumando 

los reflectores una sensación de miedo y de vigilancia extrema — Figura n°20. Una vez 

306



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

allí, Emilia logra ingresar para ver a su marido, allí atraviesa un corredor — Figura n°21 

— y se horroriza por lo que ve: detrás del alambrado están los prisioneros realizando 

trabajos forzados en condiciones de extrema precariedad. Estas secuencias son realmente 

potentes ya que alcanzan a mostrar el campo de concentración en toda su magnitud; sin 

embargo, el encuentro con su marido — improbable en el sistema concentracionario nazi 

— le resta potencia al emparentar el campo con una prisión. Pese a ello, nótese en la 

Figura n°22 que el profesor Roth en vez de usar el uniforme con la Estrella de David 

amarilla, viste un uniforme negro — un color diferente respecto a los que están haciendo 

el trabajo forzado en la imagen anterior — que le permite resaltar un brazalete con la letra 

J. Así, aunque todavía la Solución Final no se había implementado, la película deja 

entrever el trato y persecución a los judíos, vaticinando el destino que luego será 

conocido: el profesor Roth morirá en el campo de concentración. 

 

Figuras 20 y 21 – Escenas de The Mortal Storm 

  

Fuente: Capturas de The Mortal Storm, 1940 © Loew’s. 

 

Figura 22 – 

Escena de The Mortal Storm 

 

Figura 23 – 

 Escena de Once Upon a Honeymoon 

 

Fuente: Captura de Once Upon a 

Honeymoon, 1942 © RKO Radio Pictures. 

307



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

Fuente: Captura de The Mortal Sorm, 

1940 © Loew’s. 

 

Figura 24 – 
 Escena de Once Upon a Honeymoon 

 

Fuente: Captura de Once Upon a 
Honeymoon, 1942 © RKO Radio 

Pictures. 
 

Figura 25 – 
Escena de To be or not to be 

 

Fuente: Captura de To be or not to be, 
1942 © Romaine Film Corporation. 

 

Unos años después Leo McCarey dirigirá la comedia Once Upon a Honeymoon 

(1942) protagonizada por Cary Grant y Ginger Rogers. En los días previos al inicio de la 

Segunda Guerra, Katherine Butt-Smith se está por casar con el barón Von Luber; sin 

embargo, el enlace se va posponiendo ya que el novio debe viajar constantemente por 

asuntos de trabajo — viaja a Austria, Checoslovaquia y Polonia, países que, justamente, 

son invadidos por el nazismo luego de la llegada de Von Luber. El periodista Pat O’Toole 

sospecha de la tarea del barón, pensando que en verdad es un agente nazi y tratará de 

obtener información por parte de Katherine.  

Entre las situaciones de enredos y el doble sentido en los diálogos, Katherine y 

Pat son detenidos y enviados a un campo de concentración. Aquí los prisioneros 

mantienen su vestimenta y aunque el lugar es representado en forma lúgubre — Figura 

n°23 —, el campo es mostrado como un lugar de detención y encierro antes que con las 

características de un campo de concentración. Quizá lo más sugerente sea el guiño que 

hace Pat al leer sobre los experimentos sobre fertilización y castración que llevan adelante 

los nazis, dándonos a entender que tanto los experimentos con humanos por parte de los 

nazis como su programa de eugenesia eran conocidos en aquella época. Si bien la película 

no se propone denunciar el sistema de los campos sino más bien presentar una comedia 

romántica en el contexto de la guerra8, el campo es representado como un lugar con 

308



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

posibilidad supervivencia, el cual puede ser visitado e, incluso conseguir rápidamente un 

salvoconducto para salir de allí. En efecto, en su breve estancia en el campo, la pareja 

recibe la visita del cónsul de los Estados Unidos quien los libera del encierro. Con todo, 

quizá lo interesante de la película de McCarey no sea la representación del campo sino el 

hecho de que el campo de concentración emerja en una narrativa cómica.  

De manera semejante ocurre con una película contemporánea a Once Upon a 

Honeymoon, me refiero a To be or not to be (Ernst Lubitsch, 1942). La comedia se 

desarrolla en torno a una pareja de actores, Joseph y Maria Tura, que forman parte de una 

compañía teatral. Pronto se verán envueltos en una operación de espionaje contra los 

nazis, haciéndose pasar los Tura junto a sus colegas por oficiales nazis para salvar a sus 

compatriotas polacos. A pesar de haber obtenido críticas negativas en el momento de su 

estreno, hoy en día es considerada no solo como una de las obras maestras de Lubitsch 

sino también como una de las mejores comedias de la historia del cine (García López, 

2005). No me detendré en el desarrollo de la trama, pero para el objetivo de este trabajo 

es necesario subrayar dos cuestiones en torno a esta película: la primera, la manera en que 

los campos de concentración son tomados como material para el humor; la segunda, 

derivada de ello, es remarcar, nuevamente, el conocimiento sobre la existencia de los 

campos de concentración en la época. Así, este espacio emerge, por ejemplo, cuando Tura 

le comenta al Coronel Ehrhardt, interpretado por Sig Ruman, que “lo llaman ‘Campo de 

Concentración’ Ehrhardt”, el nazi socarronamente responderá “Sí. Nosotros hacemos la 

concentración y los polacos el campamento”. Sin embargo, es al inicio de la película 

donde se puede observar la irreverencia de Lubitsch: mientras ensayan una obra crítica al 

nazismo, Maria Tura llega “lista” para su escena en el campo de concentración, eligiendo 

como vestuario un resplandeciente vestido largo — Figura n°25. Más allá de la alusión 

en diálogo o en imagen al campo de concentración, en estas dos comedias los nazis 

también son representados como torpes, brutos e, incluso, como estúpidos — sobre todo 

en la de Lubitsch. Es cierto que el tono de la comedia permite esta caracterización; sin 

embargo, en este recorrido, hemos visto que esta forma de describirlos parece ser una 

constante.    

 

A modo de cierre 

 

Resulte sugerente pensar que quizá en este período no fueron los estadounidenses 

los que supieron forjar un imaginario sobre los campos de concentración acorde a su 

realidad. Revisemos, por ejemplo, Bolotnye soldaty (Aleksandr Macheret, 1938). Esta 

309



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

película no solo es previa a las revisadas a lo largo del texto, sino que además de 

representar los campos de concentración expone de manera temprana la persecución y el 

confinamiento de los judíos en esos sitios. En esta película, que transcurre en Alemania, 

Paul, un trabajador común y corriente, es detenido en un pogrom que tiene lugar en la 

farmacia de un judío y llevado junto a este a un campo de concentración, allí se organizará 

junto a otros prisioneros para escapar. Una vez lograda la libertad, Paul continuará 

luchando y organizando la resistencia al nazismo.  

Película de corte antifascista9, las escenas en el campo de concentración — 

Figuras n°26-28 — poseen un estilo realista que se asemeja a las fotografías de 

propaganda de la época, pero con la crudeza que estas no mostraban. Los elementos que 

formarán parte del imaginario están ahí presentes: el trabajo forzado duro y sucio — los 

prisioneros están inmersos en el barro —, el alambre de púa, las torres de vigilancia, 

guardias severos. Así y todo, la película tenía como objetivo contribuir a la lucha contra 

el fascismo nazi y, por lo tanto, debía convocar y movilizar al espectador; de este modo, 

volvemos a ver el motivo narrativo de la fuga, que, en este caso, a pesar de cobrarse vidas 

en la evasión, resulta también posible y exitosa.  

A pesar de todos los títulos mencionados, quizá la película que posea los 

elementos que luego estarán presente en el imaginario genocida será una película 

alemana, ni más ni menos. Resulta paradójico — o quizá no — que hayan sido los propios 

nazis quienes hayan podido representar el campo de concentración con las características 

reales del sistema de terror. De este modo, en Ohm Krüger (Hans Steinhoff, 1941) 

encontramos el campo de concentración con todas sus características físicas — Figuras 

n°29-31 —, con un estilo realista, presentando cuerpos demacrados y sin los motivos 

narrativos vistos en las películas anteriores: no hay visitas, no hay “prisión”, no hay 

torpeza, y la evasión es imposible. Ohm Krüger fue pensada como una película de 

propaganda por el propio Joseph Goebbels en su campaña contra Inglaterra; para ello, la 

película narra muy libremente la vida del político sudafricano Paul Kruger y su lucha 

contra los ingleses durante la Segunda Guerra Bóer. Cuando los ingleses se vieron 

superados en una primera instancia, decidirán implementar la lógica de tierra arrasada y 

confinar en campos de concentración a las mujeres y niños para doblegar así a los 

afrikáneres — dos técnicas, por demás está decir, que los propios alemanes estaban 

llevando adelante en tierra soviética10.  

 

 

 

310



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

Figuras 26 y 27 – Escenas de Bolotnye soldaty 

 

  

Fuente: Capturas de Bolotnye soldaty, 1938 © Mosfilm. 

 

Figura 28 – Escena de Bolotnye soldaty 
 

 

Fuente: Captura de Bolotnye soldaty, 
1938 © Mosfilm. 

 

 

Figura 29 – Escena de Ohm Krüger 
 

 
Fuente: Captura de Ohm Krüger, 1941 

© Tobis Filmkunst. 

Figuras 30 y 31 – Escenas de Ohm Krüger 

  

 

El objetivo de este escrito radicó en observar e interrogar el imaginario sobre los 

campos de concentración nazis en algunas películas producidas antes de la finalización 

de la Segunda Guerra Mundial previo a que se configurara lo que hoy denominamos el 

311



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

“imaginario genocida”. De carácter exploratorio, en este trabajo me interesó indagar 

cómo se los comprendía en aquel momento, cómo se (re)presentaba el terror y qué 

motivos narrativos giraron en torno a estos. En ese sentido, señalé que si bien las películas 

denunciaron los campos de concentración su representación se asemejó a la de una 

prisión, no dando cuenta de su dimensión terrorífica. Más allá de los objetivos 

propagandísticos de algunas de las películas, quizá en su época no se llegó a comprender 

la especificidad del sistema de los campos de concentración nazi; de hecho, con la 

excepción Hitler – Dead or alive que menciona al campo por su nombre — Dachau —, 

en todo el corpus analizado ningún campo es referido con algún nombre histórico. Creo 

que, pese a todo, y más allá de su similitud — adecuación o no con los campos 

— e imágenes — reales, es que estos están presentes en las narrativas de un gran número 

de películas, formando parte del imaginario de la época sobre el nazismo. 

Después de la Segunda Guerra, al conocerse y dimensionarse las atrocidades nazis 

este modelo de representación será puesto en crisis, y por medio de un nuevo estilo 

realista se perfilará un nuevo modelo (Pena, 2020) configurando así lo que será el cine 

sobre el Holocausto (Avisar, 1988; Insdorf, 2003). En Europa se filmarán numerosas 

películas sobre los campos, utilizando a los propios sitios como locaciones, como Ostatni 

etap (Wanda Jakubowska, 1948) — considerada como “la madre de todas las películas 

sobre el Holocausto” (Loewy, 2004) — o Pasażerka (Andrzej Munk, 1963), por 

mencionar a algunas. Incluso en Hollywood, apenas finalizada la contienda bélica, Fred 

Zinnemann volverá a filmar los campos de concentración — y ahora también de 

refugiados y desplazados — desde otra perspectiva con The Search (Fred Zinnemann, 

1948). 

A partir de lo expuesto se puede observar cómo en el corpus trabajado ya se perfila 

el campo de concentración como parte de la narrativa de las películas sobre el nazismo. 

Con lo dicho en el párrafo anterior, solo será después de la guerra, cuando los horrores 

nazis sean conocidos con sus macabros detalles, que este imaginario dará lugar a uno 

nuevo, a uno que incorporará al campo de exterminio y al exterminio de los judíos; las 

imágenes aquí analizadas, entonces, de alguna manera allanaron y prepararon el camino 

para el imaginario genocida.  

Referencias 

 

ANDERSON, Benedict. Comunidades Imaginadas. México: Fondo de Cultura 

Económica, 2006.  
 

ARAD, Yitzhak. Belzec, Sobibor, Treblinka. The Operation Reinhard Death Camps. 
Bloomington: Indiana University Press, 1987.  

312



História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 

AVISAR, Ilan. Screening the Holocaust. Cinema’s Images of the Unimaginable. 
Bloomington: Indiana University Press, 1988.  

 
BAUMAN, Zygmunt. Modernidad y Holocausto. Madrid: Sequitur, 1997.  

 

BETTELHEIM, Bruno. Sobrevivir. El Holocausto una generación después. Barcelona: 
Crítica, 1981.  

 
DOHERTY, Thomas. Hollywood and Hitler, 1933-1939. Nueva York: Columbia 

University Press, 2013.  

 
DWORK, Deborah. VAN PELT, Robert Jan. Auschwitz, 1270 to the present. Nueva York: 

W. W. Norton, 1996.  
 

GABLER, Neal. An Empire of Their Own. How the Jews Invented Hollywood. Nueva 

York: Anchor Books, 1989.  
 

GARCÍA LÓPEZ, Sonia. Ser o no ser. To be or not to be de Ernst Lubitsch. Barcelona: 
Paidós, 2005.  

 

GERSHENSON, Olga. The Phantom Holocaust. New Brunswick: Rutgers University 
Press, 2013.  

 
GOLDMAN, Eric A. The American Jewish Story Through Cinema. Austin: University of 

Texas Press, 2013.  

 
HARRIS, Mark. Five Came Back. A Story of Hollywood and the Second World War. New 

York: Penguin, 2014.  
 

HICKS, Jeremy. First films of the Holocaust: Soviet cinema and the genocide of the Jews, 

1938-1946. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 2012.  
 

HILBERG, Raul. La destrucción de los judíos europeos. Madrid: Akal, 2005.  
 

INSDORF, Annette. Indelible Shadows. Film and the Holocaust. Nueva York: Cambridge 

University Press, 2003. 
  

KOGON, Eugen. Sociología de los campos de concentración. Madrid: Taurus, 1965.  
 

LOEWY, Hanno. The mother of all Holocaust films?: Wanda Jakubowska’s Auschwitz 

trilogy. Historical Journal of Film, Radio and Television, v. 24, p. 179-204, 2004. 
https://doi.org/10.1080/0143968042000223691. 

 
PENA, Jaime. El cine después de Auschwitz. Madrid: Cátedra, 2020.  

 
REES, Laurence. Auschwitz. Los nazis y la “solución final”. Barcelona: Crítica, 2007.  

 

SOFSKY, Wolfgang. La organización del terror. Los campos de concentración. Buenos 
Aires: Prometeo, 2016.  

 

313

https://doi.org/10.1080/0143968042000223691


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

STEPHENS, E. J. WANAMAKER, Marc. Early Poverty Row studios. Charleston: 

Arcadia Publishing, 2014.  
 

TARANTINO, Quentin. Playboy interview: Quentin Tarantino. Playboy, 3 de diciembre 
2012. Entrevistador: Michael Fleming. Disponible en: 

https://web.archive.org/web/20131202085702/http://www.playboy.com/playground/vie

w/interview-quentin-tarantino. Acceso en: 20 ago. 2024.  
 

TAYLOR, Charles. Imaginarios sociales modernos. Barcelona: Paidós, 2006.  
 

TAYLOR, Richard. Film Propaganda. Soviet Russia and Nazi Germany. New York: I. B. 

Tauris, 1998.  
 

TORCHIN, Leshu. Since We Forgot: Remembrance and Recognition of The Armenian 
Genocide in Virtual Archives. In: GUERIN, Frances. HALLAS, Roger (Eds.). The Image 

and The Witness. Trauma, Memory and Visual Culture. London y New York: Wallflower 

Press, 2007.  
 

URWAND, Ben. The Collaboration. Hollywood’s pact with Hitler. Cambridge: Belknap 
Press, 2013.  

 

WACHSMANN, Nikolaus. KL. Una historia de los campos de concentración nazis. 
Buenos Aires: Crítica, 2015.  

 
ZADOFF, Efraim (Org.). Enciclopedia del Holocausto. Jerusalén: E. D. Z. Nativ, 2004.  

 

ZELIZER, Barbie. Remembering to Forget: Holocaust Memory Through the Camera’s 
Eye. Chicago: University of Chicago Press, 1998.  

 

Artigo recebido em 12/11/2024  

Aceito para publicação em 15/06/2025  

Editor(a) responsável: Amanda Guimarães Silva 

 

 
1 Tomo esta idea del citado texto de Leshu Torchin. Con “imaginario genocida” nos referimos a las imágenes 

e ideas sobre como un genocidio “debe verse”: cuerpos famélicos, pilas de cadáveres, condiciones precarias 

de salud e higiene, oscuridad, campos de concentración, hornos crematorios, alambrados de púa, uniformes 

a rayas, entre otras cuestiones. El imaginario genocida, forjado alrededor del Holocausto, de alguna manera 

se ha vuelto prescriptivo, sugiriendo no solo la unicidad de aquel caso sino también las características que 

un genocidio debe tener. Por ello, por la ausencia de campos de concentración, de alambrados de púa, de 

hornos crematorios, el genocidio de Ruanda fue pensado en un primer momento no como tal sino como una 

lucha tribal, descartando que lo sucedido en aquel país africano pueda tener alguna similitud con el 

Holocausto.  
2 Si bien existe numerosa bibliografía en torno a los imaginarios, sigo aquí la sugerencia de Benedict 

Anderson (2006) en torno al poder de la imaginación en la constitución del nacionalismo. Entonces, ante 

todo, el imaginario es un modo de imaginar, de dar imágenes a ideas, conceptos, nociones y sensaciones. 

Así, como sugiere Charles Taylor, los imaginarios dan cuenta de “algo que en la mayoría de las veces no se 

expresa en términos teóricos, sino que se manifiesta a través de imágenes, historias y leyendas” (C. Taylor, 

2006, p. 37). El imaginario, por más que sea intangible, posee consecuencias y repercusiones concretas, ya 

que este genera entendimiento, conocimiento y expectativas.  
3 Sirva como ejemplo la novela The Mortal Storm de Phyllis Bottome. Publicada originalmente en 1938, la 

autora ya daba cuenta allí de los campos de concentración, de sus características externas — el alambre de 

púa en los cercos, por ejemplo — y el brutal régimen de tortura. Incluso, en forma premonitoria aludía al 

314

https://web.archive.org/web/20131202085702/http:/www.playboy.com/playground/view/interview-quentin-tarantino
https://web.archive.org/web/20131202085702/http:/www.playboy.com/playground/view/interview-quentin-tarantino


História e Cultura • v.14, n. 2, dezembro/2025 | ISSN: 2238-6270 

 
exterminio de los judíos cuando al padre de la joven protagonista lo confinan y matan en un campo. Tiempo 

después, como se verá en este texto, la novela será adaptada para al cine bajo la dirección de Frank Borzage; 

en su adaptación, se quitará toda alusión al judaísmo en pos del término “no ario”. La novela tuvo cierta 

repercusión más allá de los Estados Unidos, publicándose en Argentina, como única versión autorizada en 

castellano, en 1940 por la editorial Mackern. 
4 En la jerga de las décadas de 1920-1930, el término Poverty Row se utilizaba para referirse a los pequeños 

estudios de Hollywood que produjeron películas de clase B desde los años veinte hasta los cincuenta. Eran 

películas con bajos y acotados presupuestos, con producciones más baratas y resultados estéticos menores. 

Si bien muchos de estos estudios tenían sus sedes cerca de Gower Street, el término — row significa fila 

en inglés — no implica que estos estuvieran necesariamente cerca o “en fila” en esa calle. Para una historia 

de estos estudios, véase Stephens y Wanamaker (2014). 
5 Al respecto, véase el polémico libro de Ben Urwand (2013). 
6 En el curso de la Segunda Guerra Mundial, numerosas películas — largos y cortos — colocaron el apellido 

del Führer en sus títulos. Además de las dos aquí trabajadas, podemos nombrar The Devil with Hitler 

(Gordon Douglas, 1942), The Hitler Gang (John Farrow, 1944), Hitler's Madman (Douglas Sirk, 1943) o 

Hitler's Children (Edward Dmytryk, 1943), por mencionar algunas. 
7 En una entrevista a la revista Playboy, Quentin Tarantino afirmó que Hitler – Dead or Alive encendió 

(sparked) la idea de Inglourious Basterds. El director definió a la película de Grinde como “una película 

loca que pasa de ser seria a ser muy divertida” (Tarantino, 2012). 
8 Recordemos que dos años antes se había estrenado The Great Dictador (Charles Chaplin, 1940) y el trío 

cómico Los tres chiflados (The Three Stooges) había presentado previamente el corto You Nazty Spy! (Jules 

White, 1940); por lo tanto, cuando se estrenan las películas de McCarey y Lubitsch, Hollywood ya había 

comenzado a representar paródicamente al nazismo.  
9 Para un mayor desarrollo de su trama como de la historia de esta película, véase Gershenson (2013, p. 

19-23). 
10 Para un mayor desarrollo histórico de esta película, véase Taylor (1998, p. 187-195). 

315


